
        
            
                
            
        

    


Đại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông Chương Lược Giảng 

(Nguyên tác: Đại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông Chương Thân Văn 

Ký) 



Chủ giảng: Lão pháp sư Thích Tịnh Không 

Đệ tử Lưu Thừa Phù bút ký 

Chuyển ngữ: Bửu Quang tự đệ tử Như Hòa 

 Nguồn  

 http://www.niemphat.net 

 Chuyển sang ebook 17-6-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website http://www.phatphaponline.org 



Mục Lục 

Lời Giới Thiệu 

I. Giải thích đề mục kinh 

1. Đại 

2. Phật Đảnh 

3. Như Lai Mật Nhân 

4. Tu Chứng Liễu Nghĩa 

5. Chư Bồ Tát Vạn Hạnh 

6. Thủ Lăng Nghiêm 

7. Kinh (lược đi không giảng) 

II. Giải thích đề mục chương Viên Thông 

Đại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông Chương 

III. Giải Thích Kinh Văn 



Lời Giới Thiệu 

 Ngày  19  tháng  10  năm  1992,  pháp  sư  Tịnh  Không  giảng  Lăng  Nghiêm 

 Kinh Đại Thế Chí Bồ Tát Niệm  Phật  Viên Thông Chương tại học viện Đức 

 An  Tác  (De  Anza  College)  ở   Gia   Châu  (California)  hơn  một  tuần,  nhờ 

 pháp sư bảo cư sĩ Trương Đức Thanh gởi cho băng thâu âm lời giảng kinh 

 gồm tám cuốn, chúng tôi mở lên kính nghe, trích lấy những điểm trọng yếu 

 chép lại, dâng lên các đồng tu khảo duyệt.   

Chư vị đồng tu! 

Lần giảng kinh  này, tôi chọn  lấy  một đoạn kinh  văn trọng  yếu  nhất của 

kinh  Lăng Nghiêm  là chương Đại Thế Chí Bồ  Tát Niệm  Phật Viên  Thông. 

Cổ  đức  nói:   “Khai  huệ:  Lăng Nghiêm,  thành  Phật:  Pháp  Hoa”.   Trong  các 

kinh  luận  Đại  Thừa,  thường  nói  Nhất  Xiển  Đề  chẳng  thể  thành  Phật,  Nhất 

Xiển Đề là kẻ đoạn mất thiện căn. Đến khi giảng kinh Pháp Hoa, Phật lại nói 

Nhất  Xiển  Đề  cũng  có  thể  thành  Phật,  tức  là  nói  ai  nấy  đều  có  thể  thành 

Phật.  Đấy  mới  là  giảng  Phật  pháp  đến  mức  viên  mãn  rốt  ráo,  bởi  thế  nói 

 “thành Phật: Pháp Hoa”.  

Nói chung, kinh điển Phật giáo truyền đến Trung Quốc, đều do các cao 

tăng  đại  đức  hoặc  cư  sĩ  Ấn  Độ  đến  Trung  Quốc  truyền  giáo  mang  theo, 

ngoài ra còn có những kinh do các học trò Trung Quốc qua Ấn Độ tham học, 

khi trở về nước  mang theo. Những lưu học sinh ấy khi ở Ấn Độ đều chẳng 

được  thấy  kinh  Lăng  Nghiêm  là  do  các  vương  triều  nắm  quyền  thời  ấy  coi 

kinh này là quốc bảo, chẳng cho phép truyền ra ngoại quốc. 

Thời  Đường,  có  vị  cao  tăng  người  Ấn  Độ  là  pháp  sư  Bát  Lạt  Mật  Đế, 

từng trước sau hai lượt lén chuyển kinh này ra ngoại quốc, đều bị quan xét ải 

xét thấy, ngăn cản. Cuối cùng, Ngài chép kinh này lên một loại lụa rất mỏng, 

xẻ bắp tay  nhét  vào, trông  giống  như một  vết thương  nặng,  lén chuyển  qua 

Trung Quốc. Sau khi phiên dịch xong kinh này tại Trung Quốc, Ngài bèn trở 

về  Ấn  Độ  tiếp  nhận  pháp  luật  quốc  gia  xét  xử.  Quá  trình  vận  chuyển  kinh 

gian nan như thế đấy. 

Cuối  đời  Tùy,  đầu  đời  Đường,  bậc  đại  đức  của  tông  Thiên  Thai  là  Trí 

Giả  đại  sư,  căn  cứ  vào  kinh  nghĩa  của  kinh  Pháp  Hoa  phát  huy  học  thuyết 

Tam Chỉ Tam Quán. Đương thời, có một vị cao tăng Ấn Độ nói:  “Tam Chỉ 

 Tam Quán rất giống với giáo nghĩa kinh Lăng Nghiêm”.  Trí Giả đại sư nghe 

vậy, rất mong kinh Lăng Nghiêm sớm có ngày được truyền đến Trung Quốc. 

Do đó, Ngài bèn xây một đài lạy kinh ở núi Thiên Thai, ngày ngày hướng về 

Tây lễ bái cầu cảm ứng. Lạy suốt mười tám năm cho đến ngày lão nhân gia 

viên tịch. 

Nơi  phiên  dịch  kinh  này  là  Quảng  Châu,  người  tham  gia  phiên  dịch 

không đông. Tể tướng đương triều Võ Tắc Thiên là Phòng Dung, nhân phạm 

lỗi bị biếm ra  Quảng Châu  làm quan địa phương, khéo sao,  nhân cơ duyên 

ấy  được  tham  dự  công  tác  dịch  kinh,  đảm  trách  nhiệm  vụ  bút  lục.  Ông  rất 

giỏi  văn  chương.  Nếu  dùng  con  mắt  văn  học  để  nhận  định  thì  văn  tự  kinh 

Lăng Nghiêm ưu mỹ nhất trong các kinh Phật. 

Lúc  đức  Thế  Tôn  giảng  kinh  này,  nói  ra  năm  thứ  đề  mục  kinh,  các  đề 

mục ấy như sau:  

1.  Đại  Phật  Đảnh  Tất  Đát  Đa  Bát  Đát  La  Vô  Thượng  Bảo  Ấn  Thập 

Phương Như Lai Thanh Tịnh Hải Nhãn. 

2.  Cứu  Hộ  Thân  Nhân  Độ  Thoát  A  Nan  Cập  Thử  Hội  Trung  Tánh  Tỳ 

Kheo Ni Đắc Bồ Đề Tâm Nhập Biến Tri Hải. 

3. Như Lai Mật Nhân Tu Chứng Liễu Nghĩa. 

4. Đại Phương Quảng Diệu Liên Hoa Vương Thập Phương Phật Mẫu Đà 

Ra Ni Chú. 

5. Quán Đảnh Chương Cú Chư Bồ Tát Vạn Hạnh Thủ Lăng Nghiêm. 

Các đại đức dịch kinh lấy 19 chữ trong các đề mục trên ghép thành “Đại 

Phật Đảnh Như Lai Mật Nhân Tu Chứng Liễu Nghĩa Chư Bồ Tát Vạn 

Hạnh  Thủ  Lăng  Nghiêm”, đặt  làm  đề  mục  bản  dịch  tiếng  Hán  kinh  này. 

Bây giờ, chúng tôi chia ra thành bảy đoạn để giới thiệu:   

I. Giải thích đề mục kinh 

 1. Đại 

Đại là từ ngữ khen ngợi. Chữ Đại này có nghĩa là vô hạn, chẳng phải là 

tương đối. Đại tức là tâm chúng sanh; tâm dung nhiếp hết thảy pháp thế gian 

và  xuất  thế  gian  nên  gọi  là  Đại.  Chữ  Tâm  rất  khó  giải  thích,  nhà  Phật  nói 

chân tâm và vọng tâm là một, chẳng phải là hai tâm. Giác là chân tâm, mê là 

vọng  tâm. Vọng tâm chỉ phát khởi tác dụng cục bộ. Chúng sanh trong chín 

pháp  giới  trình  độ  mê  ngộ  bất  đồng,  mê  thật  nặng  là  chúng  sanh  trong  địa 

ngục, mê rất nhẹ là Bồ Tát. Chữ  “thế gian”  chỉ lục phàm (1), chữ  “xuất thế 

 gian”  chỉ tứ thánh (2). Mười pháp giới toàn  là do tâm biến hiện. Kinh  Hoa 

Nghiêm nói:  

 Ưng quán pháp giới tánh,  

       Nhất thiết duy tâm tạo.   

 (Nên quán tánh pháp giới,  

       Hết thảy do tâm tạo)  

Chữ  “tánh”   ấy  chỉ  bản  thể.  Tâm  là  thể,  mười  pháp  giới  là  hiện  tượng. 

Sau khi giác ngộ, tâm ấy ắt thanh tịnh, bình đẳng, tuyệt không nhân ngã thị 

phi. Hết thảy vạn pháp đều lưu lộ từ tâm tánh, kinh Hoa Nghiêm gọi là Nhất 

Chân Pháp Giới. Các kinh điển khác, có kinh gọi là Thật Tướng, Phật Tánh, 

Viên Giác, Chân Như, kinh này gọi là Như Lai Tạng, những danh từ ấy đều 

chỉ Nhất Tâm. Phật nói nhiều danh từ như thế là nhằm dụng ý dạy chúng ta 

đừng  chấp  trước.  Trong  Đại  Thừa  Khởi  Tín  Luận,  Mã  Minh  Bồ  Tát  nói: 

 “Lìa  ngôn  thuyết  tướng,  lìa  danh  tự  tướng,  lìa  tâm  duyên  tướng” .  Tâm 

duyên tướng chính là chấp trước. 

Mười phương vô tận, không gian lớn vô hạn, tam tế vô cùng. Tam tế (ba 

bờ mé) chính là thời gian: quá khứ, hiện tại, vị lai. Không gian và thời gian 

chính là bản thể của mười pháp giới; bản thể là cái tâm của chúng ta lớn vô 

hạn. Nguyên lai của mười pháp giới và chân tướng của vũ trụ nhân sanh, các 

khoa  học gia, triết  gia, các nhà tôn  giáo  hiện đại  nghiên cứu tìm tòi, không 

tìm  được kết  luận. Vấn đề này chỉ có  mình kinh  Lăng Nghiêm  là  nói rất rõ 

ràng, giảng thấu triệt thực tại. 

Kinh  Lăng  Nghiêm  chỉ  có  sáu  bảy  vạn  chữ,  có  độ  sâu  tương  đương. 

Ngôn ngữ có hạn độ, nói chẳng rõ ràng, diễn đạt chẳng hết được. Phạm vi tư 

duy  tuy  rộng,  vẫn  không  cách  nào  đạt  đến  mức  rốt  ráo  được.  Phải  tách  rời 

ngôn  ngữ,  tư  duy  mới  hòng  lãnh  ngộ,  nhưng  cũng  không  thể  nói  ra  được. 

Kinh Lăng Nghiêm có thể dẫn dắt quý vị nhập cảnh giới ấy, đạt đến trình độ 

tự chứng. Công phu tu đến mức thành công đó gọi là Thủ Lăng Nghiêm Đại 

Định. Sau khi đạt đến mức độ này, hết thảy vũ trụ, nhân sanh, hết thảy muôn 

pháp,  nhân  trước  quả  sau,  tìm  long  tróc  mạch  (3),  quý  vị  đều  hiểu  rõ  ràng 

hết, bởi thế nói  “khai trí huệ là kinh Lăng Nghiêm”.   

Phần  mở  đầu  kinh  Lăng  Nghiêm  có  một đoạn  kinh  văn  dài  gọi  là  “bảy 

chỗ  chỉ  tâm”  –  đức  Thế  Tôn  hỏi  ngài  A  Nan  “tâm  ông  ở  đâu?”  A  Nan  rất 

thông  minh,  Ngài  cũng  đáp  bảy  chỗ,  nhưng  đều  bị  Phật  bác  hết,  Ngài  mới 

thừa nhận mình mê hoặc, điên đảo, đức Phật bèn dựa trên sáu căn chỉ ra tác 

dụng của bản thể. Còn mê gọi là  “Như Lai Tạng”,  giác rồi gọi là  “Tu Chứng 

 Liễu  Nghĩa”,   Liễu  là  hiểu  rõ.  Pháp  môn  Niệm  Phật  là  pháp  liễu  nghĩa  bậc 

nhất trong các pháp liễu nghĩa. 

Để giảng về Lăng Nghiêm Đại Định, trong kinh nêu lên hai mươi lăm vị 

Bồ Tát làm đại biểu, mỗi vị đều đã chứng đắc minh tâm kiến tánh. Hai mươi 

lăm phương pháp ấy là hai  mươi lăm pháp tổng quát, triển khai ra sẽ thành 

tám vạn bốn ngàn pháp môn. Đại Thế Chí Bồ Tát đại biểu cho việc tu Lăng 

Nghiêm  Đại  Định  bằng  phương  pháp  Niệm  Phật,  trong  hai  mươi  lăm  pháp 

môn được gọi là thù thắng bậc nhất, sau khi tu học viên mãn gọi là Thủ Lăng 

Nghiêm Vương. 

Trong  Phật  pháp,  tuyệt  đối  chẳng  có  gì  gọi  là  bí  mật  cả!  Bí  mật  chẳng 

phải là việc tốt, nói chung là chuyện con người không thấy được. Nhà Phật 

nói   “mật”   nghĩa  là   “thâm mật”   (sâu  kín),  phải  có  trí  huệ  viên  mãn  cao  độ 

mới  hiểu rõ được. Một câu danh  hiệu  A Di Đà Phật chính  là  mật  nhân (cái 

nhân  sâu  kín),  y  theo  phương  pháp  này  tu  hành  đạt  được  Niệm  Phật  Tam 

Muội,  chứng  đắc  Sự  Nhất  Tâm  Bất  Loạn  thì  quý  vị  mới  lý  giải  được  chút 

phần; chứng đắc Lý Nhất Tâm Bất Loạn, quý vị mới có thể hiểu rõ phần lớn, 

nhưng vẫn chưa hiểu triệt để, đợi đến khi thành Phật mới có thể hiểu rõ triệt 

để. 

Trong  hai  mươi  lăm pháp  môn ấy, chỉ có  mỗi  một pháp  môn thích  hợp 

nhất cho  việc tu  học của chúng  ta; các pháp  môn khác tuy  hay,  nhưng  điều 

kiện  quá cao, chúng ta tu  học theo chẳng thể thành tựu  ngay trong  một đời 

này. Pháp môn Niệm Phật thích hợp nhất cho chúng sanh trong thời đại này: 

trí cạn phước mỏng, chướng ngại lại nhiều. Nhưng chỉ tu chết nơi Phật hiệu 

không thôi thì vẫn chưa đúng, phải lấy Phật hiệu làm chánh tu, và cũng cần 

phải  có  trợ  tu,  chẳng  hạn  như tu  ba  thứ phước  như trong  phần  giảng  về  ba 

bậc chín phẩm của Quán Kinh đã dạy, và mười nguyện Phổ Hiền. Niệm Phật 

chẳng  thể  không  hiếu  thuận  đối  với  cha  mẹ,  tôn  kính  sư trưởng,  chẳng  thể 

không có tâm từ bi, chẳng thể không tu Thập Thiện. Lấy niệm Phật cầu sanh 

Tây Phương Cực Lạc thế giới làm mục tiêu chung, gọi là  “đại hạnh”.   

Cái  Định  mà  Như  Lai  đã  đạt  được  khi  chứng  quả  gọi  là  Thủ  Lăng 

Nghiêm Đại  Định.  “Mật nhân”   là  Lý,  “Liễu Nghĩa”   là Giáo,  “Vạn Hạnh”  

là Hạnh,  “Lăng Nghiêm”  là Quả. Bốn thứ Giáo - Lý - Hạnh - Quả đều được 

bao gồm trong đề mục kinh này. 

 2. Phật Đảnh 

Phật Đảnh  là tỷ dụ, biểu thị  pháp  môn này thù thắng  vi diệu. Đảnh đầu 

Phật  khác  với  đảnh  đầu  người  thường.  Đảnh  đầu  Phật  có  một  u  thịt  màu 

hồng  nhô  lên,  có  thể  phóng  quang,  không  ai  thấy  được,  bởi  thế  gọi  là   “vô 

 kiến  đảnh  tướng”,   đó  là  một  trong  ba  mươi  hai  tướng  hảo.  Kinh  Hoa 

Nghiêm,  kinh  Pháp  Hoa  như  toàn  thân  đức  Phật,  kinh  Lăng  Nghiêm  như 

đảnh  đầu  đức  Phật,  cho  thấy  kinh  này  viên  đốn  tôn  diệu,  là  thù  thắng  nhất 

trong  tất  cả  kinh  pháp.  Y  theo  pháp  này  tu  hành  chính  là  con  đường  thẳng 

hướng đến Phật. 

 3. Như Lai Mật Nhân 

       

      Chữ  “Như Lai mật nhân”  chỉ chánh nhân Phật tánh, như kinh Niết Bàn 

dạy:  “Chánh nhân Phật tánh là Chân Như trung, chánh, lìa hết thảy tà vạy, 

 sai  trái.  Y  theo  đó  sẽ  thành  tựu  quả  đức  Pháp  Thân”.   Đây  là  nói  về  bổn 

tánh, ai cũng vốn có sẵn, ai nấy đều đầy đủ, chỉ có điều: Phàm phu mê hoặc 

nên  chẳng  tự  biết.  Kinh  Lăng  Nghiêm  chỉ  ra  chân  bản  (căn  bản  đúng  đắn) 

trong hai thứ căn bản. Hai thứ căn bản: Nơi phàm phu là sanh tử căn bản, do 

mê  nên  hiển  hiện thành sanh tử luân  hồi;  nơi  Phật  Bồ  Tát,  nó trở thành  Bồ 

Đề Niết Bàn căn bản. 

Sáu  căn  của  chúng  ta  đều  chẳng  rời  ngoài  nó;  núi,  sông,  đại  địa  và  hết 

thảy chúng sanh đều  là  nó. Những  lời  này nghe ra chẳng dễ  hiểu được, núi 

sông,  đại  địa,  nhân  vật  bên  ngoài  liên  quan  chi  đến  ta?  Khi  quý  vị  ở  trong 

mộng cảnh, núi, sông, đại địa, người, vật từ đó mà ra. Mộng là do tâm hiện, 

toàn thể cái tâm biến thành mộng cảnh, chẳng phải là có vật gì từ bên ngoài 

vào trong mộng cả. Năng biến (chủ thể thực hiện động tác biến hiện) là tâm, 

sở  biến  (cái  được  biến  hiện  ra)  là  tướng  hư  vọng.  Lúc  mộng  bèn  có  núi, 

sông, đại địa; lúc tỉnh, hết thảy đều chẳng có. Hết thảy tướng trạng của cảnh 

giới được biến hiện bởi chân tâm tựa hồ chỉ tồn tại trong một khoảnh khắc, 

nhưng do chúng có tướng “tương tục” (tiếp nối) nên quý vị chẳng nhận biết 

hiện tượng sanh diệt trong từng sát-na. 

Trong  kinh  Lăng  Nghiêm,  đức  Phật  dạy  A  Nan  hạ  thủ  công  phu  ngay 

trên sáu căn: mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và ý. Sau khi đốn ngộ mới biết sáu căn 

chính  là  nơi  để  chân  tâm  bản  tánh  phát  khởi  tác  dụng,  nơi  mắt  gọi  là  thấy, 

nơi tai gọi là nghe, nơi mũi gọi là ngửi, nơi lưỡi gọi là nếm, nơi thân gọi là 

đụng chạm, nơi ý gọi là biết. Thấy, nghe, hay, biết là tác dụng của chân tâm. 

Lúc  mê  vẫn  khởi  tác  dụng,  chẳng  qua  người  ngộ  rồi  sẽ  khởi  tác  dụng  vĩnh 

viễn chẳng mê. 

Nơi  người  mê,  niệm  thứ  nhất  là  chân  tâm;  ví  như sau  cái  thấy  đầu  tiên 

của mắt, trong ý niệm thứ hai bèn khởi phân biệt xen tạp xấu, tốt, thiện, ác. 

Đó là  mê.  Lìa khỏi  hết thảy  vọng  tưởng, chấp trước, thấy nghe vẫn  rõ ràng 

tường tận, nhưng sắc được thấy, tiếng được nghe chẳng còn phân biệt, chấp 

trước, chẳng khởi  tâm động  niệm, tức  là  hoàn toàn  giống  hệt  như Phật,  Bồ 

Tát. Lúc Phật còn tại thế, có ai hướng về Phật thưa hỏi những vấn đề họ nghĩ 

không ra, Phật liền lập tức đáp ứng, không phải suy nghĩ chút nào. Đó gọi là 

 “Bát Nhã vô tri, vô sở bất tri”  (Bát Nhã không biết, nhưng không gì chẳng 

biết).  “Vô tri”   là Căn  Bản  Trí,  “vô sở bất tri”   là  Hậu Đắc  Trí.  Dùng  vọng 

tưởng, chấp trước để nghiên cứu kinh Phật là biến Phật pháp thành thế gian 

pháp, vĩnh viễn chẳng thể khai ngộ được! 

Chánh nhân là bổn tánh, liễu nhân là trí huệ chân thật; chân trí hoàn toàn 

phù  hợp  với chân tướng sự thật, trọn không  mảy  may  nào sai  lệch, thì  mới 

gọi  là   “thật  chứng”.   Nếu  như  do  suy  lý  mà  lãnh  hội  thì  chẳng  thể  tin  cậy 

được. Người ta thường cho rằng tu Thiền, tu Mật không thể không đọc kinh 

Lăng Nghiêm; thật ra, người tu Tịnh Độ lại càng không thể không đọc Lăng 

Nghiêm. 

Ước  chừng  vào  năm  Dân  Quốc  năm  mươi  mốt  (1962),  tôi  trụ  tại  chùa 

Lâm Tế ở Viên Sơn, có một ngày, có mấy sinh viên đại học Đài Loan, cùng 

với một giáo sư (người Nhật Bổn, giáo sư thỉnh giảng của đại học Đài Loan) 

đến tìm tôi đàm  luận Phật pháp. Vị giáo sư đó hỏi tôi thường ngày tu pháp 

môn  nào,  tôi  nói  thường  ngày  tôi  tu  pháp  môn  Niệm  Phật,  chủ  tu  là  kinh 

Lăng Nghiêm. Ông ta bèn  hạ  một câu: “Kinh  Lăng Nghiêm có quan  hệ chi 

với Tịnh Độ?” Ông ta tỏ thái độ hơi ngạo mạn, tôi vừa nghe liền biết ông ta 

chưa thông. Tôi hỏi ngược lại một câu: “Quán Thế Âm, Đại Thế Chí Bồ Tát 

có quan hệ chi với Tịnh Độ?” Hỏi vậy, ông ta không đáp được câu nào, khá 

là lúng túng. Hai vị Bồ Tát ấy thuộc vào Tây Phương Tam Thánh, phần kinh 

văn tối trọng yếu trong kinh Lăng Nghiêm là chương Quán Thế Âm Bồ Tát 

Nhĩ  Căn  Viên  Thông  và  chương  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  Niệm  Phật  Viên 

Thông. 

Kinh  Lăng  Nghiêm  có  mối  quan  hệ  mật  thiết  với  tất  cả  Phật  pháp  Đại 

Thừa,  bất  cứ tông  phái  nào  cũng  không  thể  không  đọc  kinh  Lăng  Nghiêm. 

Văn Thù Bồ Tát chọn lấy pháp Nhĩ Căn Viên Thông là minh tuyển (chọn rõ 

ràng), kỳ thật, Ngài ám tuyển (tuyển ngầm) pháp Niệm Phật. 

Hai mươi lăm pháp Viên Thông được trình bày theo thứ tự thuận, những 

pháp không được tuyển được xếp theo thứ tự thuận; những pháp được tuyển 

xếp ra sau cùng. Giống như ca kịch, vở nào hay nhất xếp ra sau cùng làm vở 

hạ  màn.  Trong  hai  mươi  lăm  pháp  Viên  Thông,  có  đến  hai  pháp  được  xếp 

vào sau chót, chẳng phải là một pháp. Nhĩ Căn đáng lẽ phải xếp thành pháp 

thứ nhì, lại xếp ra sau cùng. Trong Thất Đại: Địa, Thủy, Hỏa, Phong, Không, 

Kiến, Thức, pháp môn Niệm Phật của ngài Đại Thế Chí là Kiến Căn Đại. Lẽ 

ra, Ngài phải được xếp trước ngài Di Lặc, nhưng hiện tại, Ngài được xếp vào 

hạng mục hai mươi bốn, đứng sau ngài Di Lặc. 

Ngài  Văn  Thù  chọn  pháp  Niệm  Phật  vì  nó  khế  hợp  với  căn  cơ  chúng 

sanh trong pháp giới, chọn pháp Nhĩ Căn Viên Thông của ngài Quán Âm vì 

nó khế hợp căn cơ của chúng sanh trong thế giới Sa Bà này. Tôi ở Đài Trung 

theo thầy Lý mười năm, chủ tu Lăng Nghiêm. Đối với pháp Niệm Phật, tôi 

tin tưởng sâu xa, chẳng nghi là do nhờ kinh Lăng Nghiêm nên mới hoàn toàn 

liễu giải.       

 4. Tu Chứng Liễu Nghĩa 

 “Do tín khởi quán”  gọi là “tu”, lấy quán hạnh làm Tu, chẳng phải là lấy 

việc trải đủ mọi sự làm Tu. Lấy giải ngộ làm Chứng, chứ chẳng phải trải qua 

các địa vị để thủ chứng. Nhà Thiền gọi Quán là  “quán chiếu”,  sáu căn tiếp 

xúc với cảnh giới bên ngoài nhưng chẳng mê thì gọi là  “quán chiếu”;  chẳng 

khởi tâm động niệm phân biệt, chấp trước gọi là Quán. Có thiện ác, thị phi, 

lấy - bỏ thì chẳng phải là Quán. Chẳng phải là do trải qua các địa vị tiến lên 

từng  nấc  mà  tu  được,  cứ  hễ  tu  hành  đạt  đến  một  tiêu  chuẩn  nhất  định  bèn 

khởi tác dụng, liền đạt được hai thứ thù thắng:  

- Một là trên có cùng một từ lực với chư Phật, lực dụng lớn nhất là cứu 

hộ hết thảy chúng sanh, trừ được hết thảy não hại cho bản thân. 

- Hai là dưới cùng  một bi ngưỡng với chúng sanh, có năng lực tự nhiên 

có thể cảm ứng đạo giao với hết thảy hữu tình chúng sanh trong mười pháp 

giới. 

Phật, Bồ Tát có năng lực cảm ứng chẳng thể nghĩ bàn, năng lực ấy là do 

chứng  Liễu Nghĩa  mà được. Tuy  nói  là  “được”,  nhưng  thật ra, đó chính  là 

tác dụng của đức năng vốn sẵn có đủ nơi tự tánh. Tánh đức phải nhờ vào Tu 

đức mới có thể hiển hiện. 

Phát ra ba tác dụng thì:  

a) Điều thứ nhất là Tam Thập Nhị Ứng (ba mươi hai thân ứng hóa). Tam 

thập nhị ứng chỉ là cách phân loại tổng quát. Phàm phu thường hiểu lầm, cho 

rằng  Phật, Bồ Tát có tướng  mạo  nhất định, có người  hỏi Quán  Thế  Âm  Bồ 

Tát là nam hay nữ, người hỏi như vậy nhất định chỉ hiểu biết Phật pháp hời 

hợt. Người chân chánh chứng đắc  “tu chứng liễu nghĩa”  thì không có tướng 

mạo nào để nói được, có thể tùy theo từng loài mà hóa thân, đáng nên dùng 

thân nào để độ được kẻ ấy thì sẽ hiện thân đó để thuyết pháp. Phật, Bồ Tát 

không  vọng  tâm,  vọng  niệm,  phân  biệt,  chấp  trước;  thuận  theo  tâm  chúng 

sanh,  ứng  theo  sự  hiểu  biết  của  họ,  Phật,  Bồ  Tát có  thể  hiện  các  thân.  Nơi 

thiên đường, địa ngục, súc sanh, ngạ quỷ, các ngài đều có thể hiện thân đồng 

loại. Chúng ta cũng có năng lực đó, vì tự tánh mê nên năng lực ấy bị mất đi. 

Trong Phật pháp, bất luận tu hành theo tông phái nào, mấu chốt của việc tu 

hành đều là Thiền Định, tức là tu tâm thanh tịnh. 

b)  Thứ  hai  là  Thập  Lực  Vô  Úy  (mười  lực  không  sợ  hãi),  bao  gồm  hết 

thảy pháp thế gian, xuất thế gian đều thông đạt, hiểu rõ mọi lẽ, trong bất cứ 

trường  hợp  nào cũng chẳng  hề có tâm kinh sợ. Lúc Phật tại thế, bất cứ vấn 

đề nào, Ngài cũng đều có thể giải đáp tường tận, không ai bắt bí được Ngài. 

Có kẻ cho rằng bậc học rộng chưa chắc đã biết rành những chuyện nhỏ nhặt, 

vặt  vãnh;  có  kẻ  hỏi  Phật  về  vấn  đề  chăn  trâu,  Phật  cũng  dạy  cho  người  ấy 

cách  thức,  trong  Đại  Tạng  Kinh  có  một  bài  kinh  mang  tên  là  Mục  Ngưu 

Kinh (kinh Chăn Trâu). 

c) Thứ ba là Tứ Bất Tư Nghị (bốn thứ chẳng thể nghĩ bàn), cũng là một 

trong  ba  thứ  tác  dụng  phát  khởi  sau  khi  đã  tu  chứng  liễu  nghĩa.  Với  tình 

huống  này, khi tu  hành  đạt đến  mức  độ tương đương sẽ tự  nhiên có, chẳng 

cần phải cầu. 

Ghi chú:  “Tứ Bất Khả Tư Nghị” là thuật ngữ nhà Phật, tức là chư Như 

 Lai có bốn sự chẳng thể nghĩ bàn, Tiểu Thừa chẳng thể biết được nổi. Một 

 là thế giới chẳng thể nghĩ bàn, hai là chúng sanh chẳng thể nghĩ bàn, ba là 

 rồng chẳng thể nghĩ bàn, bốn là cõi Phật cảnh giới chẳng thể nghĩ bàn.    

Dùng Căn chẳng dùng Thức, chọn Nhĩ Căn làm liễu nghĩa bậc nhất trong 

các liễu nghĩa. Chúng sanh căn tánh bất đồng, pháp môn tu hành trong kinh 

Lăng Nghiêm chia thành hai  mươi lăm loại lớn, ngài Văn Thù quán sát căn 

tánh của người thế gian, trong sáu căn, căn Tai thông lợi nhất. Lúc Phật tại 

thế, trong  bốn  mươi chín  năm  giáo  hóa chúng sanh, toàn  là  giảng  kinh cho 

đại chúng nghe. Vào thời đại Xuân Thu, Khổng Phu Tử cũng phải dùng cách 

giảng thuyết giáo học để chỉ dạy hàng đệ tử. 

Bởi thế, lúc ngài Văn Thù tuyển chọn pháp môn, dạy chúng ta dùng lục 

căn, chẳng dùng lục thức, đặc biệt chọn lấy Nhĩ Căn vì nó khế hợp nhất đối 

với căn cơ của chúng sanh. Người thời cổ thật thà, tôn sư trọng đạo, đối với 

lời  thầy  tin  tưởng  sâu  xa  chẳng  nghi  ngờ.  Người  hiện  tại  chẳng  bằng  cổ 

nhân,  đối  với  lời  nói  của  bất  cứ  ai  cũng  đều  hoạnh  họe,  cho  nên  sở  học  cả 

một đời của con người hiện tại chỉ là tri thức, chứ chẳng phải là trí huệ. Trí 

huệ  và  tri  thức  khác  nhau  rất  xa,  quý  vị  chú  tâm  nghiên  cứu  Lục  Tổ  Đàn 

Kinh [sẽ thấy]: Lục Tổ chưa hề đọc sách, nhưng sau khi khai ngộ, bất cứ sự 

việc thế gian hay xuất thế gian nào Ngài đều thông đạt cả. Trí huệ của Ngài 

là  do  sau  khi  khai  ngộ  mà  thành,  có  thể  nói  là   “tu  một  thứ  là  tu  hết  thảy”  

vậy. 

Từ tánh khởi tu chẳng có  giai đoạn, tu  một thứ là tu  hết thảy.  Nhĩ Căn 

đối ứng Nhĩ Thức, chẳng dùng Nhĩ Thức mà dùng Nhĩ Căn để nghe tánh, tại 

mắt thì dùng Nhãn Căn để thấy tánh. Vấn đề nan giải hiện thời là giữa  “tánh 

 nghe”  và  “nhĩ thức”  có khác biệt gì? Phải biết thì mới có thể học được. 

Theo  Duy  Thức  Học,  tác  dụng  của  thức  thứ  sáu  là  phân  biệt,  tác  dụng 

của thức thứ bảy là chấp trước, tác dụng của thức thứ tám nói theo cách bây 

giờ là ghi nhớ, trong kinh Phật gọi là  “chứa đựng chủng tử”.  Phật dạy chúng 

ta  bỏ  Thức,  sử  dụng  tánh  của  Căn.  Tánh  khác  với  Thức;  Tánh  không  phân 

biệt, chấp trước, chẳng  vướng  mắc ấn tượng.  Ví  như tấm  gương chiếu  mọi 

vật rõ rệt, rành rẽ, nhưng trọn chẳng giữ lại bóng dáng. Còn Thức như máy 

chụp hình, trong máy có phim, giữ lại hình ảnh. Tách rời hết thảy mọi phân 

biệt, chấp trước, vạn pháp quyết định bình đẳng thì tâm mới thanh tịnh, tâm 

thanh tịnh gọi là  “liễu nghĩa”.   

Hiện  thời,  ta  chọn  dùng  phương  pháp  Niệm  Phật  của  Đại  Thế  Chí  Bồ 

Tát, Phật hiệu từ tâm sanh ra, từ miệng niệm ra, tai lại nghe lấy, cũng có mối 

liên quan mật thiết đối với pháp Nhĩ Căn Viên Thông. Dùng cách niệm này, 

nhiếp tâm dễ dàng. Nếu tịnh niệm tiếp nối thì chính là Niệm Phật Tam Muội. 

Công  phu  cạn  gọi  là   “thành  phiến”,   công  phu  sâu  gọi  là   “nhất  tâm  bất 

 loạn”.   

 5. Chư Bồ Tát Vạn Hạnh 

Duyên  nhân trợ tu. Duyên  là  Tăng Thượng Duyên,  lục độ  vạn  hạnh  hỗ 

trợ chúng  ta tu  học. Trong Viên Giáo,  Thập Tín  hoàn toàn không có địa  vị 

bởi lẽ lúc tiến, lúc lùi. Sơ Địa Bồ Tát trong Đại Thừa Phật pháp bèn chứng 

ba thứ bất thoái, thật sự là đệ tử Phật. Hàng Bồ Tát thuộc địa vị Thập Hạnh 

tu lục độ vạn hạnh nhằm mục đích đào thải những tập khí của chính mình từ 

vô thỉ kiếp đến nay. Chẳng hạn như bố thí để đoạn sạch tập khí keo bẩn, tập 

khí  keo  bẩn  của  chính  mình  bị  đoạn  sạch  hoàn  toàn  chính  là  tu  hành  viên 

mãn. Thập Hồi Hướng là quay Phật sự hướng về Phật tâm, tâm Phật là tâm 

của chính mình. Hết thảy những việc tu dưỡng của mình nhằm để minh tâm 

kiến tánh, hiển phát tự tánh, tánh thể, tánh đức, tánh lượng; hồi hướng Thật 

Tế, hồi hướng Bồ Đề, hồi hướng chúng sanh. 

Sau  khi  viên  mãn  địa  vị  Tam  Hiền  (Thập  trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi 

Hướng) bèn có Tứ Gia Hạnh (4), sau khi tu viên mãn liền đăng địa. Tứ Gia 

Hạnh  là bốn phương pháp tu  hành,  với  mục đích  nhằm diệt  mất cả tâm  lẫn 

Phật, diệt sạch số lượng, khiến cho tâm đạt đến chỗ thanh tịnh, diệt sạch hết 

thảy ý niệm. Nếu trong tâm vẫn còn có Phật hoặc còn những số lượng khác, 

thì  vẫn  là còn có  một  vật, tâm  vẫn chưa thanh tịnh.  Tâm thanh tịnh  mới có 

thể đăng địa. Phải đăng địa rồi mới có thể hiển xuất Chân Như Phật Tánh. 

Đẳng Giác Bồ Tát vẫn còn một phẩm Sanh Tướng vô minh, phải đến khi 

phá sạch rồi mới đạt đến địa vị Diệu Giác, tự tánh hoàn toàn hiển lộ thì gọi 

là thành Phật. Công phu, hạnh nghiệp của hành nhân viên đốn cốt yếu tại lúc 

Sơ Phát Tâm, cho nên nói:  “Sơ phát tâm liền thành Chánh Giác”.  Về Lý thì 

đúng, nhưng trên mặt Sự, phiền não tập khí chưa đoạn. 

Sau khi đạt địa vị Càn Huệ mới có thể tùy ý vào trong biển trang nghiêm 

mầu  nhiệm  của  Như  Lai.  Càn  là  giống  như  nước  khô  cạn,  Phật  pháp  coi 

tham  ái  như  nước,  ví  nóng  giận  như  lửa.  Càn  tức  là  chẳng  có  thất  tình  (5), 

ngũ dục. Nước ái đã khô cạn, trí huệ liền hiện tiền, đã đạt cảnh Tam Không 

(6). Càn  Huệ  nằm trong  khoảng  giữa  từ  Thập  Tín cho đến Sơ  Trụ, đợi  đến 

sau  khi  phá  được  một  phần  vô  minh,  liền  chứng  địa  vị  Sơ  Trụ,  bèn  thành 

Pháp  Thân  đại  sĩ,  sau  đấy  bèn  mặc  tình  tự  nhiên  tương  ứng  với  pháp  tánh, 

vào trong biển trang nghiêm mầu nhiệm của Như Lai, chẳng bị thoái chuyển. 

Vận dụng cả Chỉ lẫn Quán nên còn gọi là  “diệu Thiền-na”.  

Trong kinh này, Ngài A Nan cho biết Ngài đã liễu giải ba thứ Định là Xa 

Ma Tha, Tam Ma Địa và Thiền Na. Ba thứ Định ấy là ba giai đoạn trong quá 

trình tu học, nhưng đối với tu hành đại định viên mãn, A Nan vẫn chưa biết. 

Phật dạy  ngoài ba thứ Định ấy ra, còn có một thứ đại định  viên  mãn  gọi  là 

Thủ  Lăng  Nghiêm  Đại  Định,  là  thứ Định  Như  Lai  chứng  được  nơi  quả  vị. 

Những thứ Định khác Bồ Tát chứng được, Xa Ma Tha La Hán cũng có thể 

chứng, Bồ Tát còn chứng được Tam Ma Địa và Thiền Na. 

 6. Thủ Lăng Nghiêm 

Đức Phật dùng chữ Thủ  Lăng Nghiêm để hình dung  hết thảy sự rốt ráo 

kiên cố. Vạn sự, vạn pháp dù là thế gian hay xuất thế gian đều có biến hóa, 

ngay đến cả Tây Phương Cực Lạc thế giới cũng chẳng phải là ngoại lệ. Bản 

tánh chân tâm của chính  mình là rốt ráo kiên cố, tự tánh là Năng Biến, vạn 

pháp là Sở Biến, hết thảy hiện tượng là Sở Biến. Năng Biến là chân, Sở Biến 

là huyễn hóa. 

Vũ trụ được sanh ra như thế nào, sanh mạng bắt nguồn như thế nào, các 

nhà khoa học, triết học trên toàn thế giới tìm chẳng ra. Nếu như thế gian tìm 

được câu trả lời, Phật đã chẳng cần phải đến thế gian này! Lời Phật dạy thật 

chẳng dễ gì hiểu được. Đức Phật bảo tất cả hiện tượng  “đương xứ xuất sanh, 

 đương xứ diệt tận”  (tạm hiểu là: Sanh ra ngay từ nơi này, diệt mất ngay nơi 

này). Đấy là lời thật, tất cả hiện tượng sanh từ tâm tưởng. Bài Chứng Đạo Ca 

của Vĩnh Gia đại sư có câu:  

 Mộng lý minh minh hữu lục thú,  

 Giác hậu không không vô đại thiên.  

 (Tạm dịch:  

 Trong mộng, sáu đường vằng vặc có,  

 Giác rồi, tam giới rỗng toang hoang)  

Sâm  la  vạn  tượng  do  tâm  tưởng  sanh,  sau  khi  khai  ngộ,  sẽ  minh  bạch 

hoàn toàn chân tướng sự thật. Kinh Pháp Hoa nói:  “Tướng thế gian thường 

 trụ”,  nghĩa là chẳng có sanh diệt, cũng chẳng có ba đời quá khứ, hiện tại, vị 

lai. Chúng ta thấy rõ con người có sanh lão bệnh tử, thực vật có sanh trụ dị 

diệt,  khoáng  vật  có  thành  trụ  hoại  không,  mọi  sự  đều  đổi  dời,  sao  lại  nói 

 “chẳng  có  sanh  diệt”?   Trong  tâm  có  ý  niệm,  có  tiền  niệm,  có  hậu  niệm, 

niệm  niệm  nối  tiếp  nhau  chẳng  ngừng,  hết  thảy  hiện  tượng  đều  là  từ  tâm 

tưởng tiếp nối mà sanh ra, nhưng lời nói chân thật này chúng ta nghe chẳng 

hiểu. 

Thất thú (bảy đường) là ngoài lục thú (trời, người, a-tu-la, súc sanh, địa 

ngục,  ngạ quỷ), còn kể thêm tiên đạo. Ngũ Ma  là do chúng ta có Ngũ  Ấm, 

kinh  Lăng  Nghiêm  nói  có  năm  mươi  thứ  Ấm  Ma,  chướng  ngại  thân  tâm 

chúng ta tu trì. Nếu quý vị hiểu được chúng sẽ chẳng bị chúng gây chướng 

ngại nữa. 

 “Xa Ma Tha, Tam Ma Địa, Thiền Na”   là do  mức độ tâm thanh  tịnh sai 

khác mà giả đặt danh xưng. Chẳng hạn như, tâm thanh tịnh bị nhiễm ô mười 

phần mà khử được hai ba phần thì gọi là Xa Ma Tha; trừ được sáu bảy phần 

gọi  là  Tam  Ma  Địa;  trừ  được  tám  chín  phần  gọi  là  Thiền  Na.  Trừ  sạch  cả 

mười  phần  gọi  là  Thủ  Lăng  Nghiêm.  Một  phần  thanh  tịnh  được  một  phần 

công đức, cho đến khi rốt ráo viên mãn thì chính là  “Thủ Lăng Nghiêm rốt 

 ráo kiên cố”.  

Giao Quang đại sư là người đời Minh, cùng thời đại với đại sư Liên Trì, 

cũng  tu  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Ngài  viết  một  bản  sớ  giải  mang  tên 

Lăng  Nghiêm  Kinh  Chánh  Mạch,  giải  thích  kinh  Lăng  Nghiêm  khác  với 

cách cổ đức giảng giải. Phần trước tôi đã từng nhắc đến: khi Trí Giả đại sư 

phát minh thuyết “Tam Chỉ Tam Quán”, có vị cao tăng từ Ấn Độ đến Trung 

Hoa gặp mặt Trí Giả Đại Sư, cho là thuyết Tam Chỉ Tam Quán của đại sư rất 

giống  với  phương  pháp  tu  hành  trong  kinh  Lăng  Nghiêm.  Do  đấy,  về  sau 

học giả các đời đều đem thuyết Chỉ Quán của ngài Thiên Thai phối hợp với 

ba thứ định trong kinh Lăng Nghiêm, coi Xa Ma Tha là Chỉ, Tam Ma Địa là 

Quán, Thiền Na là Chỉ Quán bất nhị, dùng Tam Chỉ Tam Quán để phụ họa 

kinh Lăng Nghiêm. 

Giao Quang đại sư phản bác cựu thuyết, cho rằng Tam Chỉ Tam Quán là 

dùng ý thức để tu tâm, còn kinh Lăng Nghiêm dùng tánh của căn để tu, phát 

huy huyền nghĩa chân chánh của kinh Lăng Nghiêm. Lúc Ngài viết chú sớ, 

mắc  bệnh  một  trận,  thấy  A  Di  Đà  Phật  đến  tiếp  dẫn  Ngài  vãng  sanh.  Ngài 

thưa cùng  A Di Đà Phật:  “Chú giải từ cổ đến nay đều chưa phát huy được 

 huyền nghĩa chân chánh của kinh Lăng Nghiêm, con nay đang soạn chú giải 

 kinh Lăng Nghiêm, con muốn soạn xong rồi mới đi”,  Phật bèn chấp thuận. 

Ngài  giải  thích  Lăng  Nghiêm  Đại  Định  là  Tánh  Định,  ngài  giảng  như 

sau:  

-  Đây  là  diệu  định,  đúng  là  tánh  vốn  tự  có  đủ,  thiên  nhiên  bất  động, 

chẳng cần phải nhọc công tu thành. Bổn tánh của chúng sanh chưa từng mất 

đi, chân tâm  bất động,  nhận  lầm  mê tình  là chân tâm, tức  là  nhận  giặc  làm 

con. Giác là bất động, mê là động. Đấy gọi là diệu định. 

- Đây là viên định, phần trên đã nói qua, vạn pháp không gì chẳng phải 

là Thật Tướng, đều vốn sẵn bất động. 

- Đây  là  đại  định,  hết  thảy  phàm  phu  không  ai  là  chẳng  vậy.  Tâm  Phật 

chẳng động, tâm ta cũng chẳng động. Kinh Lăng Nghiêm có một đoạn kinh 

văn  rất  dài  nói  về  thấy  rõ  mười  phương:  Tánh  Thấy  của  chúng  ta  chẳng 

động, tánh Thấy chẳng mê, chẳng đến, chẳng đi, chẳng sanh, chẳng diệt, tức 

là bổn tánh. Nhãn Thức động, tánh Thấy chẳng động. Sau khi giải ngộ phải 

tu hành để đào thải cho sạch hết vọng tưởng tập khí thì toàn thể đại dụng của 

tánh đức mới có thể hiện hữu hoàn toàn, lòng tin chẳng thể lay động, đối với 

việc niệm Phật vãng sanh quyết định chẳng còn ngờ vực gì. 

 7. Kinh (lược đi không giảng)  

Ghi chú:  

 Pháp  Sư  giảng  kinh  mấy  mươi  năm,  mỗi  lần  giảng  đề  mục  kinh  đều 

 giảng  chữ  kinh,  các  đệ  tử  nghe  giảng  thường  đều  đã  biết  rành,  nên  giảng 

 đến chữ Kinh, Pháp Sư bèn lược đi không nhắc đến nữa, nhưng cũng không 

 hiếm người mới nghe băng giảng kinh này là lần đầu, nên chúng tôi thuyết 

 minh đơn giản, những chỗ nào cần mà bị lược đi, bèn ghi bổ sung vào.  

 Chữ Kinh là tên chung, chữ Kinh tiếng Phạn gọi là Tu-đa-la, dịch sang 

 tiếng Tàu là Khế Kinh. Khế nghĩa là trên khế hợp với Lý đức Phật đã chứng, 

 dưới  là  phù  hợp  căn  cơ  chúng  sanh  được  độ.  Chữ  Kinh  gồm  bốn  nghĩa: 

 Quán, Nhiếp, Thường, Pháp.  

 - Quán là xuyên suốt nghĩa lý được nói trong toàn kinh, tạo thành giáo 

 nghĩa có hệ thống, như dùng một sợi chỉ để xâu các hạt ngọc lại.  

 -  Nhiếp  là  nhiếp  trì  chúng  sanh  căn  cơ  đáng  độ.  Thiện  căn  của  chúng 

 sanh đã thành thục, vừa nghe kinh này bèn có thể tin nhận phụng hành.  

 - Thường là thường trụ bất biến, muôn đời luôn mới mãi, bất cứ thời đại 

 nào cũng đều thích ứng, phổ độ chúng sanh.  

 - Pháp là pháp tắc, quy củ. Trên dưới xưa nay đều nên tuân theo, chiếu 

 theo, y giáo phụng hành, đều có thể đắc độ.   

II. Giải thích đề mục chương Viên Thông  

 Đại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông Chương  

Đại Thế Chí là người khải giáo, [chỉ bày] giáo pháp Niệm Phật tu Tịnh 

Độ. Hai mươi lăm vị Bồ Tát mỗi vị [dạy một pháp môn] khác nhau, Đại Thế 

Chí dạy chúng ta chuyên tu pháp môn Niệm Phật, cầu sanh Tịnh Độ. Ngài là 

Sơ Tổ của Tịnh Tông. 

Trong cuốn Tịnh Tông Tiệp Yếu, lão cư sĩ Hạ Liên Cư là người đầu tiên 

đề xướng Đại Thế Chí Bồ Tát là Sơ Tổ Tịnh Tông, trong hư không đề xướng 

pháp  môn  Niệm  Phật  chỉ  có  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát.  Một  câu  A  Di  Đà  Phật 

niệm  đến  cùng  cực,  từ  sơ  phát  tâm  cho  mãi  đến  khi  thành  Phật  chẳng  thay 

đổi, thành Phật rồi vẫn niệm A Di Đà Phật, trong mười phương thế giới rộng 

độ chúng sanh cũng vẫn dùng một câu A Di Đà Phật, xưng là Tịnh Tông Sơ 

Tổ quả là danh xứng với thật. Dùng tâm niệm Phật nhập Vô Sanh Nhẫn. Nói 

thông thường, Thất, Bát, Cửu Địa Bồ Tát của Viên Giáo mới chứng được Vô 

Sanh Nhẫn. 

 “Nhiếp  trọn  sáu  căn,  tịnh  niệm  tiếp  nối”   hai  câu  này  là  phương  pháp 

niệm Phật.  “Chẳng nhọc phương tiện, tự được tâm khai”: Chẳng cần mượn 

bất  cứ  phương  pháp  nào  để  hỗ  trợ,  “tâm  khai”   là  như  Thiền  Tông  nói  đại 

triệt  đại  ngộ  và  như Mật  Tông  bảo  là  Tam  Mật  Tương  Ứng  hay  Tức  Thân 

Thành Phật.  “Tự được tâm khai”  là Lý Nhất Tâm Bất Loạn,  “nhập Tam Ma 

 Địa”  là chứng đắc Thủ Lăng Nghiêm đại định. 

Hai vị đại Bồ Tát Đại Thế Chí và Quán Thế Âm hiện đang sống trong Sa 

Bà thế giới, nhiếp thủ người niệm Phật chẳng bỏ, khiến họ lìa tam đồ, được 

sanh  về  Tịnh  Độ.  Niệm  Phật  là  phương  pháp,  có  trí  tuệ  mới  có  thể  niệm 

Phật. Người thông minh trong thế gian chưa hẳn đã có trí huệ, thông minh là 

thế trí biện thông, là một trong tám nạn, bất cứ nạn nào trong tám nạn cũng 

đều có thể chướng ngại tu đạo, chướng ngại xuất tam giới, chướng ngại liễu 

sanh  tử,  thoát  luân  hồi,  thành  Phật  đạo.  Tánh  thể  trọn  khắp  là  Viên,  diệu 

dụng  vô  ngại  là Thông.  Lại  nữa,  Lý Diệu  Trí để chứng  gọi  là Viên  Thông. 

Dùng phương pháp Niệm Phật có thể đạt đến cảnh giới Viên Thông. 

III. Giải Thích Kinh Văn 

Chánh kinh:  

 Đại  Thế  Chí  pháp  vương  tử,  dữ  kỳ  đồng  luân,  ngũ  thập  nhị  Bồ  Tát, 

 tức tùng tòa khởi, đảnh lễ Phật túc, nhi bạch Phật ngôn:  

        (Đại  Thế  Chí  pháp  vương  tử  cùng  những  với  năm  mươi  hai  vị  Bồ  Tát 

 đồng  chí  hướng  với  Ngài,  liền  từ  chỗ  ngồi  đứng  dậy,  đảnh  lễ  dưới  chân 

 Phật, mà bạch Phật rằng)  



Kinh Tư Ích chép: “Nơi ta (Đại Thế Chí Bồ Tát tự xưng)  đặt chân, chấn 

 động tam thiên đại thiên thế giới và cung điện ma, nên tên là Đại Thế Chí”.  

Kinh Tư Ích nói đầy đủ là Tư Ích Phạm Thiên Sở Vấn Kinh. 

Danh  hiệu  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  là  do  oai  thế  của  Bồ  Tát  mà  kiến  lập, 

trong  Tây  Phương  Tam  Thánh,  Ngài  tượng  trưng  cho  trí  huệ.  Trí  huệ  viên 

mãn  rốt ráo  mới có oai đức tối thù thắng,  oai đức ấy có thể chấn động tam 

thiên đại thiên thế giới, cũng như chấn động cung điện  ma. Quán Kinh nói: 

 “Lúc vị Bồ Tát này đi, mười phương thế giới hết thảy chấn động. Lúc vị Bồ 

 Tát này ngồi, cõi nước bảy báu đồng thời lay động”,  nghĩa là nói oai đức, trí 

huệ của Bồ Tát từa tựa như kinh Tư Ích. Đấy đều là nói về phương diện tự 

lợi của Bồ Tát. 

Kinh Bi Hoa nói:  “Nguyện thế giới của tôi giống như thế giới của Quán 

 Thế  Âm,  giống  hệt  không  khác”.   Bảo  Tạng  Phật  nói:   “Do  ông  nguyện  lấy 

 đại  thiên  thế  giới,  ta  nay  đặt  tên  ông  là  Đắc  Đại  Thế”.   Đấy  là  nói  về  đại 

nguyện của Bồ Tát. 

Trong kinh Phật có nói, trong tương lai A Di Đà Phật ở Tây Phương Cực 

Lạc thế giới cũng có lúc bát Niết Bàn, thời gian ấy lâu phi thường. Phật nói 

là  giả  sử  chúng  sanh  trong  mười  phương  thế  giới  đều  chứng  đắc  Bích  Chi 

Phật, đều có đại thần thông như Mục Kiền Liên, suốt trọn vạn ức năm cũng 

chẳng  tính  nổi  thọ  mạng  của  Phật  A  Di  Đà.  Thế  giới  Cực  Lạc  kỳ  diệu  phi 

thường, chẳng hề có những thời kỳ Chánh Pháp, Tượng Pháp, Mạt Pháp và 

diệt pháp. Sau khi Phật A Di Đà nhập diệt, Quán Thế Âm ngay lập tức thành 

Phật  tiếp  nhiệm;  Quán  Thế  Âm  nhập  diệt,  Đại  Thế  Chí  liền  tiếp  nối  thành 

Phật. 

Nếu  có  kẻ  hoài  nghi:  Phật  cũng  nhập  diệt,  ta  sanh  về  đó  làm  chi?  Nói 

 “nhập diệt”  nghĩa là Ứng Thân nhập diệt, chứ Pháp Thân bất sanh bất diệt, 

Báo  Thân  hữu  sanh  vô  diệt.  Trong  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ  và  Phương 

Tiện Hữu Dư Độ, thấy được Ứng Thân Phật A Di Đà, trong Thật Báo Trang 

Nghiêm  Độ  thấy  được  Báo  Thân,  trong  Thường  Tịch  Quang  Tịnh  Độ  thấy 

được Pháp Thân.  Trong kinh, đức Thế  Tôn  thường  nói: phàm  phu  tu thành 

Phật  Quả  phải  tu  ba  đại  a-tăng-kỳ  kiếp,  sanh  về  Tây  Phương  liền  được  vô 

lượng thọ, cho nên chẳng cần sợ A Di Đà Phật nhập diệt. 

Quán kinh  nói:   “Dùng trí huệ quang chiếu khắp hết thảy, khiến lìa tam 

 đồ,  đắc  vô  thượng  lực”,   tức  là  nói  về  phương  diện  dùng  lòng  từ bi  lợi  tha. 

Kinh Lăng Nghiêm nói Đại Thế Chí có ba đức lớn, tức là niệm Đại Thế Phật 

(thượng cầu), nhiếp thủ vọng niệm nơi sáu căn (trung tu), tiếp độ người niệm 

Phật (hạ hóa). Đầy đủ ba đức này, oai đức đến cùng cực, nên gọi là Đại Thế 

Chí.  Đại  Thế  Phật  chính  là  A  Di  Đà  Phật.  Cách  tu  hành  của  ngài  Đại  Thế 

Chí  là  dùng   “tịnh  niệm  tiếp  nối”,   một  câu  Phật  hiệu  niệm  đến  rốt  ráo,  hết 

thảy những người niệm Phật cầu sanh Cực Lạc thế giới trong  mười phương 

thế  giới  đến  lúc  lâm  chung,  Ngài  và  A  Di  Đà  Phật  cùng  đến  tiếp  dẫn.  Oai 

thần, trí lực của Ngài trong tất cả các Bồ Tát không có ai cao hơn được nên 

xưng là Chí. 

 “Pháp vương tử”  là danh hiệu của vị Bồ Tát bổ xứ, giống như Thái Tử 

trong thế gian, Ngài là hậu bổ Phật (vị Phật sẽ kế nhiệm sau này). Vị hậu bổ 

Phật thứ nhất là Quán Thế Âm, Ngài là vị hậu bổ Phật thứ hai. Câu Phật hiệu 

chứa đựng ý nghĩa sâu xa phi thường, đạt đến chót đỉnh của mọi oai đức, thế 

lực  thế  gian  lẫn  xuất  thế  gian.  Tự  tánh  vốn  sẵn  có  đủ  trí  huệ,  Lục  Tổ  nói: 

 “Nào ngờ tự tánh vốn là sẵn có”.  Vốn có sẵn đủ nên gọi là  “tánh cụ”  hay là 

 “tánh đức”.  Vì phàm phu mê mất nên Tánh Đức phải nhờ vào Tu Đức mới 

có thể hiển lộ, Tánh Đức có hiển thị đến mức viên mãn rốt ráo thì  mới thật 

sự thành Phật. Ngài Đại Thế Chí dùng phương pháp Tu Đức nào để hiển lộ 

Tánh Đức? Chính là niệm A Di Đà Phật, do đây biết một câu danh hiệu này 

công đức chẳng thể nghĩ bàn. 

 “Đồng  luân”   nói  theo  cách  bây  giờ  là  “đồng  chí”.  Đồng  chí  trong  thế 

gian là hữu danh vô thực, đối với điều này, cổ nhân đã lập nghĩa nhất định: 

bạn đồng học gọi là  “bằng”,  người cùng chí hướng với mình gọi là  “hữu”.  

Là đồng chí thật sự thì phải tâm đồng, nguyện đồng, giải đồng, hạnh đồng! 

Kinh Hoa Nghiêm nói đến tám  mươi bốn thứ đồng, hoặc tám mươi tám thứ 

đồng,  rất tỉ  mỉ. Đại  Thế Chí  và  A Di Đà  Phật  hoàn  toàn tương đồng, trong 

mười  phương  thế  giới,  phàm  những  ai  phát  tâm  niệm  Phật  đều  là   “đồng 

 luân”  của ngài Đại Thế Chí cả. 

 “Năm mươi hai”  là chữ dùng để phân biệt thứ loại: Thập Tín, Thập Trụ, 

Thập  Hạnh, Thập  Hồi  Hướng, Thập Địa,  Đẳng Giác, Diệu Giác; tổng cộng 

năm mươi hai giai đoạn, từ sơ phát tâm thẳng đến khi thành Phật chẳng biến 

cải; hết thảy người tu pháp môn niệm Phật đều có thể gọi là Đại Thế Chí Bồ 

Tát, đều là đồng luân của Đại Thế Chí Bồ Tát. 

Pháp môn bình đẳng chẳng có cao thấp, do phù hợp căn cơ nên pháp nào 

cũng tốt. Nhưng con người phần nhiều chẳng phải là căn tánh thông lợi, chỉ 

e sự nhiều công  ít, khó thể thành công. Chỉ có pháp  môn Niệm Phật này ai 

cũng có thể niệm được, đi, đứng, nằm, ngồi đều có thể niệm được, thời thời 

khắc khắc chẳng gián đoạn, giúp chúng ta siêu xuất sanh tử luân hồi, bởi thế, 

người niệm Phật đều có trí huệ chân thật vô thượng. 

* Thập Tín: Mọi người nói chung đối với chuyện vì sao phải học Phật, vì 

sao phải cầu thành Phật chẳng hiểu rõ lắm. Phật là chân tâm của chính mình, 

mà  cũng  là  bổn  tánh  của  chính  mình.  Thành  Phật  là  thành  tựu  trí  huệ  viên 

mãn của tánh đức. Phật chính là tâm, vốn sẵn có đủ vạn đức, vạn năng. Kinh 

Kim  Cang  dạy:   “Lòng  tin  thanh  tịnh  bèn  sanh  Thật  Tướng”.   Do  lòng  tin 

trong sạch mức độ khác nhau nên mới có mười giai đoạn (Thập Tín), tu mãn 

địa vị Thập Tín sẽ nhập Sơ Trụ, Sơ Trụ là bước đầu của Đại Thừa. 

* Thập Trụ: trụ trong tam-muội, tức là trụ trong thanh tịnh - bình đẳng - 

giác,  luôn  gìn  giữ  chân  tâm  thường  trụ,  chẳng  bị  thoái  chuyển.  Quán  Thật 

Tướng Phật chính là nhìn vào tự tánh. Lục Tổ nói: “Nào ngờ tự tánh có thể 

 sanh ra vạn pháp” . Tánh đức của Ngài tỏ lộ, liền tự hiểu rõ chân tướng của 

nhân sanh, vũ trụ. 

* Thập Hạnh: Hạnh là pháp môn Niệm Phật, chỉ niệm một câu Phật hiệu, 

dùng pháp khó tin dễ hành để độ người niệm Phật. Công phu niệm Phật càng 

sâu, càng thể hội được việc niệm Phật. 

* Thập Hồi Hướng: Xoay niệm hướng về tâm Phật, tất cả hết thảy công 

đức hồi hướng về Phật tâm, thông thường hồi hướng ba nơi:  

a. Hồi hướng Thật Tế: Thật Tế chính là chân tướng sự thật. 

b. Hồi hướng Bồ Đề: Bồ Đề là trí huệ chân thật. 

c. Hồi hướng chúng sanh: sau khi chính mình đã thành tựu, vẫn còn bao 

người mê mất tự tánh, hy vọng họ thảy đều giác ngộ. 

 “Hồi hướng”  là đem hết thảy công đức mình đã tích lũy, chẳng cần đến 

nữa, đem cho hết thảy chúng sanh. Đấy chính là phá Ngã Chấp, lợi ích của 

việc hồi hướng chính là phá Nhị Chấp. 

* Thập Địa: Địa tức là Phật địa. Hồi hướng viên mãn bèn nhập Phật địa, 

rất gần với Phật, địa vị mình chứng được rất gần với quả vị Phật. Đẳng Giác 

chính là bằng với quả Phật viên  mãn. Niệm Phật là công đức ngay trên quả 

vị Như Lai. Người niệm Phật là thượng thượng nhân, cũng là hoa phân-đà-

lợi (hoa sen trắng) trong loài người. 

Chánh kinh:  

 Ngã ức vãng tích, hằng hà sa kiếp, hữu Phật xuất thế, danh Vô Lượng 

 Quang. Thập nhị Như Lai, tương kế nhất kiếp, kỳ tối hậu Phật, danh Siêu 

 Nhật Nguyệt Quang.  

 (Con  nhớ  xưa  kia  trong  hằng  hà  sa  kiếp,  có  Phật  xuất  thế,  tên  là  Vô 

 Lượng  Quang.  Mười  hai  vị  Như  Lai  nối  tiếp  nhau  [xuất  hiện]  trong  một 

 kiếp. Đức Phật sau cùng tên là Siêu Nhật Nguyệt Quang)   

Đại Thế Chí Bồ Tát bảo cho chúng ta biết về sư thừa của Ngài, trong vô 

lượng kiếp trước có một đức Phật, tên là Vô Lượng Quang. Có mười hai vị 

Như Lai nối tiếp nhau xuất thế trong một kiếp. Kinh Vô Lượng Thọ, chương 

hai  mươi  lăm  có  nói:   “A  Di  Đà  Phật,  quang  minh  tốt  lành,  sáng  hơn  mặt 

 trời, mặt trăng ngàn vạn ức  lần, ấy tôn quý nhất  trong các  quang minh, là 

 vua  trong  các  Phật.  Vì  thế,  Vô  Lượng  Thọ  Phật  còn  có  tên  là  Vô  Lượng 

 Quang Phật” . 

Nói trên mặt Lý, Phật Phật đạo đồng, tuyệt chẳng có cao thấp, xưng tụng 

là  “tôn quý nhất trong các quang minh, là vua trong các Phật”  tựa hồ giáo 

nghĩa mâu thuẫn nhau? Nên biết rằng, luận trên mặt Lý là bình đẳng, nhưng 

trên mặt Sự lại chẳng bình đẳng. Sau khi thành Phật chứng quả, do lúc ban 

đầu khi tu nhân phát nguyện sai khác, nên về mặt tướng, chư Phật chẳng thể 

sánh bằng Phật A Di Đà. Chư Phật thấy A Di Đà Phật phát ra bốn mươi tám 

nguyện,  thành  quả  là  thế  giới  Cực  Lạc  trang  nghiêm,  đương  nhiên  nhất  trí 

ủng hộ, khen ngợi, đều muốn giúp A Di Đà Phật tiếp dẫn chúng sanh trong 

mười phương thế giới sanh về thế giới Cực Lạc, bất tất phải mở riêng trường 

phái.  Kinh Vô  Lượng  Thọ còn  nêu danh  xưng của  mười  hai Như Lai,  lược 

nói như sau:  

1. Vô Lượng Quang Phật tiêu biểu chân trí huệ. 

2. Vô Biên Quang Phật, tiêu biểu giải thoát bình đẳng nhất như. 

3. Vô Ngại Quang Phật, tiêu biểu  “thể tịch, dụng diệu”  tự tại: Thể tánh 

thanh  tịch,  tịch  tĩnh;  “dụng  diệu”  là  khởi  tác  dụng  mầu  nhiệm  tự  tại.  “Thể 

tịch” là tánh không, “dụng diệu” là diệu hữu. 

4. Vô  Đẳng  Quang  Phật,  là  do  tâm  đại  bi  kiến  lập,  dẹp  nỗi  khổ  cho 

chúng sanh không ai có thể sánh bằng. 

5. Trí Huệ Quang Phật, trừ bụi nhơ vô minh, ban cho lợi ích chân thật. 

Chỉ có trí huệ chân chánh mới phá được vô minh, vô minh là hồ đồ, tự mình 

khi  mê, khi  ngộ. Do  vậy cũng có thể quán sát, thời thời khắc khắc  giúp đỡ 

người khác, niệm niệm lợi ích chúng sanh, tức là trí huệ. Lợi ích chân thật là 

khuyên người niệm Phật, sau khi vãng sanh tất cả vô minh đều phá sạch. 

6. Thường  Chiếu  Quang  Phật:  Giống  như  chư  Phật  phóng  quang, 

chiếu  khắp  pháp  giới.  Thường  quang  của  Phật  A  Di  Đà  chiếu  khắp  pháp 

giới,  tịch  nhưng  thường  chiếu.  Tịch  là  tâm  thanh  tịnh.  Chiếu  là  tâm  bình 

đẳng  mà cũng là tâm đại từ bi. Niệm niệm muốn phổ độ chúng sanh nhưng 

tâm không nhiễm trước. 

7. Thanh  Tịnh  Quang  Phật  là  ba  nghiệp  chẳng  nhiễm,  quyết  chẳng 

chấp  trước,  biến  phước  đức  thành  công  đức,  dùng  tâm  thanh  tịnh  tu  phước 

đức, chẳng hạn như tu Bố Thí có thể đạt đến  “tam luân không tịch”  (7), lại 

còn thực hiện hạnh ấy một cách vô cùng tích cực. 

8. Hoan Hỷ Quang Phật: Từ là làm cho an lạc, làm cho hết thảy chúng 

sanh an lạc. 

9. Giải Thoát Quang Phật, lìa tướng mà lợi ích khắp tất cả, cả Tiểu lẫn 

Đại Thừa đều bàn đến. Giải là muôn vàn gút mắc trong tâm đều tháo gỡ cả. 

Tiểu Thừa chỉ đoạn được Kiến Tư mà ra khỏi tam giới; Đại Thừa ngoại trừ 

Kiến Tư, còn có Trần Sa, Vô Minh. 

10. An  Ổn  Quang:  ý  nghĩa  gần  giống  với  chữ  Thủ  Lăng  Nghiêm,  có 

nghĩa là  hết thảy  rốt ráo kiên cố, lìa tướng sanh diệt. Có sanh diệt  là chẳng 

an ổn. Nói trên mặt Lý, chân tâm bổn tánh chẳng sanh chẳng diệt, ai ấy đều 

có đủ; phàm phu tuy có nhưng không dùng được, có ý niệm sanh diệt bèn bị 

chướng ngại, bị luân hồi oan uổng trong lục đạo. 

Mười  thứ  quang  minh  nói  trên  đây  đều  thuộc  Thường  Quang,  hai  loại 

quang minh tiếp theo đây thuộc về Phóng Quang. 

11. Siêu  Nhật  Nguyệt  Quang:  quang  minh  của  đức  Phật  vượt  xa  mặt 

trời, mặt trăng. 

12. Bất  Tư  Nghị  Quang:  Cổ  đức  nói  quang  minh  này  có  năm  điều 

chẳng thể nghĩ bàn:  

a. Vượt ngang ra khỏi tam giới, chẳng cần phải đợi đến khi đoạn Hoặc: 

Quang  minh  của  Phật  A  Di  Đà  chiếu  khắp  hết  thảy,  nhưng  chúng  ta 

không thấy được, cũng chẳng  nhận biết. Hiện tại,  người có công  năng định 

lực  mới  có  thể  thấy  được.  Quang  minh  này  thật  đáng  sánh  với  tâm  thanh 

tịnh.  Vọng  niệm  chẳng  đoạn,  quyết  định  chẳng  thể  thoát  khỏi  lục  đạo  luân 

hồi. Thiền gia chẳng qua chỉ đè nén được Kiến Tư Hoặc nên chẳng thể thoát 

tam giới. Chẳng đoạn phiền não mà có thể thoát khỏi tam giới thì chỉ riêng 

mình pháp Niệm Phật mà thôi. 

b.  Hễ  sanh  về  Tây  Phương  liền  đầy  đủ  cả  bốn  cõi  theo  chiều  ngang, 

chẳng phải do tiến tu dần dần:  

Tất cả pháp Đại Thừa, tu nhân chứng quả đều có thứ tự, những thế giới 

khác  đều  có  đủ  cả  bốn  cõi,  nhưng  không  phát  khởi  cùng  một  lúc.  Phàm 

Thánh Đồng Cư Độ có phàm phu mà cũng có thánh nhân, có phàm phu giác 

ngộ,  có  người  chân  chánh  tu  hành,  nhưng  công  phu  chưa  đạt  đến  tột cùng, 

chẳng thể siêu việt. Lại còn có Bồ Tát, La Hán thị hiện trong cõi này để hóa 

độ chúng sanh. Nếu đoạn được Kiến Tư phiền não, sẽ vượt khỏi lục đạo, dự 

vào  Phương  Tiện  Hữu  Dư  Độ,  ở  ngoài  tam  giới.  Nếu  như  phá  được  một 

phẩm vô minh, chứng được một phần Pháp Thân, liền nhập Thật Báo Trang 

Nghiêm Độ. Hai cõi trước là do A Lại Da Thức biến hiện, là Tướng Phần (8) 

của  A  Lại Da Thức. Thật  Báo  Trang Nghiêm Độ  là pháp tánh độ, do Chân 

Như Bổn Tánh biến  hiện ra. Thường Tịch  Quang  là  Lý,  xuyên suốt các cõi 

kia. 

Trong thực tế, chỉ có ba cõi, nhưng trong Cực Lạc thế giới, bốn cõi đồng 

thời khởi. Tuy trình độ bất đồng nhưng vẫn khởi cùng lúc, cho nên một thứ 

sanh thì hết thảy đều sanh. Phàm phu sanh trong Đồng Cư Độ, Tiểu Thừa La 

Hán hồi Tiểu hướng Đại sanh trong Phương Tiện Độ, Bồ Tát sanh cõi Thật 

Báo. Đến Tây Phương hết thảy cùng khởi. 

3. Chỉ trì danh hiệu, chẳng cần đến phương tiện nào khác:  

Chẳng  cần  phải  tu  pháp  môn  nào  khác,  cũng  chẳng  cần  phải  đọc  kinh 

điển nào khác, chỉ dựa vào một câu Phật hiệu, chẳng cần đến những thứ nào 

khác. 

4. Lấy bảy ngày làm kỳ hạn, chẳng cần phải nhiều đời nhiều kiếp:  

Hết thảy mọi sự thế gian, xuất thế gian đều buông xuống hết, thành tâm 

niệm Phật, bảy ngày liền có thể thành tựu. 

5. Trì danh hiệu một đức Phật, liền được chư Phật hộ niệm, chẳng khác 

gì trì danh hiệu hết thảy Phật:  

Hết  thảy  chư  Phật  tán  thán  thế  giới  Cực  Lạc  y  báo,  chánh  báo  trang 

nghiêm.  Phật  giảng  kinh  Vô  Lượng  Thọ  là  chương  trình  tu  luyện  chính  để 

học Phật, các kinh điển khác đều để phụ trợ. 

Mười  hai  đức  Phật  vừa  nói  trên  là  cổ  Phật,  A  Di  Đà  Phật  thành  Phật 

chẳng qua mới mười kiếp, cổ Phật cùng với đức Phật A Di Đà hiện tại đồng 

danh  đồng  hiệu.  Ở  Trung  Quốc,  vào  thời  xưa,  cha  mẹ  đặt  tên  cho  con  cái 

nhằm bày tỏ niềm hy vọng nơi con cái. Danh hiệu của một đức Phật là do trí 

huệ, đức năng, và phương pháp, biện pháp giáo hóa chúng sanh của Ngài mà 

kiến lập, bởi thế mới có những vị Phật danh hiệu giống nhau. 

Chánh kinh:  

 Bỉ Phật giáo ngã, Niệm Phật Tam Muội.  

 (Đức Phật ấy dạy con Niệm Phật Tam Muội)   

Vô  Lượng  Thọ  Phật  dạy  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  pháp  Niệm  Phật  Tam 

Muội.  Tam Muội  là tiếng Phạn,  nghĩa  là  Chánh Thọ. Niệm  Phật,  niệm thật 

hoan hỷ phi thường, niệm đến mức tinh thần no đủ, càng niệm càng lên tinh 

thần,  là  đạt  Niệm  Phật  Tam  Muội.  Cảm  thọ  của  phàm  phu  gồm  năm  thứ: 

khổ, sướng, buồn,  vui, xả. Từ trời Dục Giới trở  xuống, có đủ  năm thứ này. 

Không  có  năm  thứ  này  thì  cuộc  sống  luôn  bình  ổn.  Trời  Sắc  Giới  khổ, 

sướng, buồn, vui đều chẳng có, chỉ có mỗi Xả thọ, chia thành tám đẳng cấp 

Tứ Thiền Bát Định. Do chẳng thể giữ được Định ấy vĩnh cữu, giống như đá 

đè cỏ, nên chỉ  là tạm  thời;  nếu  như đoạn  dứt được cái  gốc,  liền thành tam-

muội. 

Niệm  Phật  có  Sự  và  Lý,  Sự Niệm  là  nhất  tâm  nghĩ  nhớ,  chẳng  quản  là 

Sự hay Lý, mấu chốt là Nhất Tâm, hễ có tạp niệm vọng tưởng thì chẳng phải 

là Nhất Tâm. Thông thường, quá nửa người đời dùng tạp tâm niệm Phật, chứ 

nếu thật sự nhất tâm, sẽ trong một thất hay hai thất liền đắc tam muội. 

Về Lý Niệm, niệm chính là Thỉ Giác, Phật là Bổn Giác. Bổn và Thỉ hợp 

nhau,  Thỉ  -  Bổn  chẳng  hai,  gọi  là  Niệm  Phật.  Lý  niệm  tức  là  Thật  Tướng 

Niệm  Phật.  Người  sơ  học  rất  khó  thực  hiện  được,  hãy  nên  hạ  thủ  bằng  Sự 

Niệm, từ Sự Nhất  Tâm  niệm đến  Lý Nhất Tâm.  Từ bậc  Sơ Trụ  trong Viên 

Giáo trở lên mới thuộc về Lý Niệm, từ Thập Tín trở xuống đều thuộc về Sự 

Niệm. Niệm Phật có bốn cách:  

- Một là Thật Tướng Niệm Phật, tức  là niệm đức Phật nơi tự tánh,  hiểu 

cặn  kẽ  chân  tánh  của  tự  tâm,  chẳng  dùng  tâm  ý  thức,  chúng  ta  chẳng  thực 

hiện nổi. 

-  Hai  là  Quán  Tưởng  Niệm  Phật  như  mười  sáu  phép  quán.  Lúc  tâm 

tưởng  Phật  thì  tâm  ấy  chính  là  ba  mươi  hai  tướng,  tám  mươi  tùy  hình  hảo. 

Tâm tưởng Phật biến thành Phật, tưởng cái gì liền biến thành cái đó. Tưởng 

chỗ nào có bệnh, chỗ ấy bèn có bệnh, thật đúng là chỗ nào cũng bệnh. Ngày 

ngày  nghĩ  tưởng  khổ  não,  sao  quý  vị  đoạn  phiền  não  cho  được?  Mười  sáu 

phép quán, tu phép nào cũng có thể thành tựu. Mười hai phép quán đầu đều 

là  quán  tưởng,  phép  quán  thứ  mười  ba  là  quán  tượng,  phép  quán  thứ  mười 

sáu sau rốt là Trì Danh Niệm Phật. 

- Ba là Quán Tượng Niệm Phật, quán tượng Phật vẽ, đắp, hay đúc. Kinh 

dạy:  “Đứng lên chắp tay, nhất tâm quán Phật” . Trong nhà nếu có điện thờ 

Phật, nếu có thời gian rảnh rỗi, chẳng được lìa khỏi Phật đường. 

-  Bốn  là  Trì  Danh  Niệm  Phật,  nhất  tâm  chấp  trì  danh  hiệu,  chẳng  hoài 

nghi, chẳng xen tạp, chẳng gián đoạn. Đây là điều Đại Thế Chí Bồ Tát gọi là 

 “tịnh  niệm  tiếp  nối” .  Trong  bản  chú  sớ  Quán  Kinh,  Thiện  Đạo  đại  sư  chỉ 

dạy  vô  cùng  tường  tận,  phải  tin  vào  lời  Phật,  đặc  biệt  là  kinh  Vãng  Sanh. 

Ngoại trừ ba kinh Tịnh Độ ra, còn có Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm và Đại 

Thế  Chí  Niệm  Phật  Viên  Thông  Chương.  Dẫu  cho  cổ  Phật  tái  lai,  thuyết 

pháp hoàn toàn mâu thuẫn với những kinh trên cũng chẳng tin theo. 

Tiếng Phạn “tam-muội”, Tàu dịch là Chánh Định, còn dịch là Chánh Tư. 

Tứ Thiền Bát Định của thế gian chẳng thể gọi là Chánh Định Chánh Tư, bởi 

chẳng thể giữ được chúng vĩnh cửu, chỉ tạm thời đè ép được phiền não chứ 

không  đoạn  được  phiền  não;  còn  Chánh  Tư  Duy  đã  ly  khai  vọng  tưởng. 

Phàm phu khởi tâm động niệm không gì chẳng phải là tội, thiện ác hỗn tạp. 

Nhất tâm niệm Phật chính là Niệm Phật Tam Muội, cảnh giới ấy có sâu cạn 

khác  nhau,  công  phu  chẳng  giống  nhau.  Đọc  truyện  ký  xưa  nay,  thấy  rất 

nhiều  người  niệm  Phật  ba  năm  liền  có  thể  sanh  tử  tự  ý,  tùy  nguyện  vãng 

sanh, xem thế giới này có ai hữu duyên chăng, nếu vẫn còn có cơ duyên để 

độ, bèn chẳng ngại lưu lại thêm  một thời gian nữa, nếu không sẽ sớm ngày 

vãng sanh. 

Niệm Phật Tam Muội còn gọi là Nhất Hạnh Tam Muội, cũng gọi là Chư 

Phật  Hiện  Tiền  Tam  Muội,  Bát  Nhã  Tam  Muội,  Phổ  Đẳng  Tam  Muội.  Từ 

xưa, tổ sư đại đức đem hơn ba trăm hội giảng kinh trong cả một đời giáo hóa 

của đức Phật Thích Ca Mâu Ni chia thành môn loại khác nhau, gọi là “phán 

giáo”. Tông Thiên Thai chia thành tám giáo, tông Hiền Thủ chia thành năm 

giáo. Ở đây, theo tông Hiền Thành chia thành Tiểu, Chung, Thỉ, Đốn, Viên. 

Niệm Phật Tam Muội có Sự Niệm và Lý Niệm. Phàm những gì trọng nơi 

sự  tướng  là  thuộc  về  Tiểu  giáo  sơ  cấp,  giống  như tiểu  học.  Các  tông  khác: 

Tiểu chẳng thông Đại;pháp  môn  này tuy có thứ  lớp  nhưng cũng  viên dung. 

Trong Pháp Bảo Đàn Kinh, Lục Tổ giảng về Nhất Hạnh Tam Muội rất tường 

tận, Ngài truyền dạy Thiền Tông đốn ngộ. Thiền được nói trong Thiền Tông 

chẳng phải là Thiền Định trong Lục Độ, mà là Bát Nhã Ba La Mật. Vừa mở 

đầu Đàn Kinh, Lục Tổ dạy mọi người niệm Ma Ha Bát Nhã Ba La Mật Đa, 

minh xác Thiền Tông tu Ma Ha Bát Nhã Ba La Mật Đa. 

“Nhất Hạnh” nghĩa là ý chuyên chú, pháp môn Tịnh tông từ Sự Niệm có 

thể  nhập  Lý  Niệm,  cũng  thuộc  vào  Nhất  Hạnh  Tam  Muội,  thuộc  về  Đốn 

Ngộ. Sau khi ngộ khởi tu, chưa thấy ai cũng có thể đốn chứng. So với Thiền 

Tông, Niệm Phật không đốn ngộ bằng, nhưng về mặt đốn chứng lại trỗi hơn 

Thiền  Tông. Một đằng siêu thắng  về  mặt  Ngộ,  một đằng siêu thắng  về  mặt 

Chứng. Nhưng ngộ rồi chẳng nhất định sẽ chứng, bởi thế, cổ đức nói:  

 Đản đắc kiến Di Đà,  

 Hà sầu bất khai ngộ.  

 (Chỉ được thấy Di Đà,  

 Lo chi chẳng khai ngộ?) 

Thấy  đức  Di  Đà,  tự  nhiên  khai  ngộ,  bởi  thế  so  với  Thiền  Tông,  Niệm 

Phật phải thù thắng hơn! 

Chư  Phật  Hiện  Tiền  Tam  Muội  thuộc  vào  cảnh  giới  Đại  Thừa  Chung 

Giáo,  niệm  một  câu  A  Di  Đà  Phật  bao  gồm  danh  hiệu  hết  thảy  chư  Phật, 

chẳng sót một đức Phật nào. Tựa đề kinh A Di Đà vốn là “Nhất Thiết Chư 

Phật Sở Hộ Niệm Kinh” (kinh được  hết thảy chư Phật hộ  niệm). Hết thảy 

chư Phật đều vì chúng sanh giảng kinh A Di Đà! Phật giảng kinh là ứng cơ 

thuyết pháp, các kinh điển chủ yếu đều đã được dịch sang Trung Văn, trong 

đó,  kinh  khế  cơ  nhất  là  kinh  A  Di  Đà,  độ  khắp  ba  căn,  thâu  trọn  lợi  độn, 

khiến cho chúng sanh bình đẳng được độ. Vì thế, đại sư Thiện Đạo nói:  “Sở 

 dĩ Như Lai xuất hiện trong thế gian chỉ là để nói Di Đà nguyện hải” . 

Phật đã vì một sự kiện này  mà xuất hiện trong thế gian, vì sao vẫn phải 

nói  những  pháp  môn  khác?  Chỉ  là  do  chúng  sanh  chẳng  tin  pháp  môn  này, 

chỉ có mỗi pháp môn này là pháp môn thành Phật ngay trong một đời. Ai có 

cơ  hội  một  đời  thành  Phật  thì  người  đó  mới  có  thể  chuyên  tâm  tin  tưởng 

pháp môn này, nhưng những người như thế rất ít. 

Trong cách phán giáo của tông Hoa Nghiêm, Bát Nhã Tam Muội thuộc 

về Đại Thừa Thỉ Giáo. Sơ Trụ Bồ Tát thật sự là bước mở đầu của Đại Thừa, 

Sơ  Trụ  phá  một  phần  vô  minh,  chứng  một  phần  Pháp  Thân.  Vì  thế,  gọi  là 

Đại Thừa Thỉ Giáo. Nếu quý vị có dịp, hãy đọc cuốn sách vỡ lòng của Đại 

Thừa là Đại Thừa Khởi Tín Luận. Luận ấy là sách giáo khoa của Sơ Trụ Bồ 

Tát trong Viên Giáo, đương nhiên chúng ta xem chẳng hiểu! 

Tiểu Thừa La Hán, Bích Chi Phật đã đoạn Kiến Tư Hoặc, vượt thoát tam 

giới  lục  đạo  luân  hồi,  trong  ba  đức  đạt  được  Giải  Thoát  đức,  được  tự  tại; 

ngoài ra, Pháp Thân đức lẫn Bát Nhã đức đều chưa chứng đắc. Thập Trụ là 

giai đoạn mở đầu của Đại Thừa, Thập Địa là rốt cục của Đại Thừa. Địa thứ 

mười gọi là Pháp Vân địa. 

Kinh  Kim  Cang  cũng  là  Đại  Thừa  Thỉ  Giáo,  nêu  lên  những  tiêu  chuẩn 

của  Bồ  Tát,  kinh  dạy:   “Nếu  có  Bồ  Tát  có  tướng  ta,  tướng  người,  tướng 

 chúng  sanh,  tướng  thọ  giả  thì  chẳng  phải  là  Bồ  Tát” .  Lìa  được  bốn  tướng 

mới tính là nhập môn, phân nửa trên là  “ly tướng”;  phân nửa dưới là:  “Thế 

 Tôn  nói  ngã  kiến,  nhân  kiến,  chúng  sanh  kiến,  thọ  giả  kiến  chẳng  phải  là 

 ngã kiến, nhân kiến, chúng sanh kiến, thọ  giả kiến thì mới  gọi  là ngã kiến, 

 nhân kiến, chúng sanh kiến, thọ giả kiến”. “Kiến”  là ý niệm, [câu trên đây ý 

nói] chẳng khởi tâm, chẳng động niệm. Nửa phần sau này là “ly kiến”. Ngay 

nơi một câu Phật hiệu liền khế nhập cảnh giới này, bốn tướng, bốn kiến đều 

chẳng có, phương pháp đơn giản, cũng là Đại Thừa Thỉ Giáo. 

Cuối cùng là Phổ Đẳng Tam Muội. “Phổ” là phổ biến, rộng lớn vô biên, 

“Đẳng” là bình đẳng, tận hư không, khắp pháp giới, trọn chẳng có tướng sai 

khác, thật sự viên mão rốt ráo. Đem câu  “nam mô A Di Đà Phật”  dịch thành 

 “quy  y  Vô  Lượng  Thọ”   là  Phổ  Đẳng  Tam  Muội.  Đem  vô  lượng  công  đức 

Phật A Di Đà đã chứng đắc biến thành cái nhân để tu cho chính mình, nhân 

tột  biển  quả,  quả  thấu  nguồn  nhân,  nhân  quả  chẳng  hai.  Ta  niệm  là  niệm 

Phật A Di Đà trong tâm ta, A Di Đà Phật là chúng sanh trong cái tâm niệm 

Phật. Chúng sanh, tâm và Phật là nhất tâm, nhất tâm không hai tâm, lập tức 

trong  một  niệm  công  đức  viên  mãn  của  chư  Phật  và  chính  mình  dung  hợp 

thành  một  phiến.  Do  đây,  ta  biết  rằng:  một  câu  Phật  hiệu  gồm  đủ  cả  Tiểu, 

Thỉ, Chung, Đốn, Viên. 

Niệm  Phật  Tam  Muội,  cổ  nhân  gọi  là  đường  tắt,  nhưng  Trì  Danh  là 

đường tắt nhất trong các đường tắt, dễ đi mau đến, xưng danh hiệu Ngài, bổn 

nguyện  như  thế.  Tâm  người  phương  này  tạp  loạn,  ắt  phải  làm  cho  chuyên 

tâm  một  cảnh  mới  hòng  được  vãng  sanh.  Tôi  thường  yêu  cầu  các  vị  niệm 

kinh Vô Lượng Thọ ba ngàn lần, là nhằm tu tâm thanh tịnh, lại dùng lòng tin 

thanh  tịnh  kiên  định  để  chấp  trì  danh  hiệu,  có  thể  đạt  đến  minh  tâm  kiến 

tánh, đắc Vô Thượng Bồ Đề, trong một đời có thể đạt được. 

Lão pháp sư Đàm Hư khai thị trong Phật thất tại đạo tràng nọ ở Hương 

Cảng, có  lưu  lại  một cuốn băng thâu âm,  Ngài  lại  nói  giọng  Thiên  Tân, tôi 

phải  nghe  hết  ba  ngày  mới  hiểu  hoàn  toàn.  Người  có  thiện  căn  nghe  được 

cuốn  băng  ấy  có  thể  vãng  sanh,  tôi  nhờ  người  làm  thành  CD,  rồi  lại  chế 

thành băng thâu âm. Có người chuyên niệm một câu Phật hiệu, rồi đứng mà 

qua  đời  hoặc  ngồi  mà  qua  đời;  người  thật,  việc  thật,  bọn  họ  làm  được  như 

thế, thân tâm lẫn thế giới đều buông xuống cả, cái gì cũng chẳng có. Thiện 

căn của mình có hợp với tiêu chuẩn hay không chính mình phải tự biết. Nếu 

vẫn là ba tâm hai ý thì chưa đạt được tiêu chuẩn! Cũng chẳng nghĩ đến Phật 

pháp, thế sự lại càng chẳng tưởng đến. Việc gì cần cứ làm, làm xong không 

nghĩ đến nữa, trong tâm chỉ có một câu A Di Đà Phật. 

Lại như pháp quán tưởng và quán tượng, cứ chiếu theo Thập Lục Quán 

Kinh, quán mặt trời lặn, mở mắt, nhắm mắt vẫn có vầng thái dương. Dẫu có 

quán thành vẫn là chấp tướng, để đạt đến Tây Phương phải bỏ được tướng, 

nhưng trừ tướng cũng chẳng dễ gì. 

Chánh kinh:  

 Thí  như  hữu  nhân,  nhất chuyên  vi  ức,  nhất nhân chuyên  vong,  như 

 thị  nhị  nhân,  nhược  phùng  bất  phùng,  hoặc  kiến  phi  kiến.  Nhị  nhân 

 tương ức, nhị ức niệm thâm, như thị nãi chí tùng sanh chí sanh, đồng ư 

 hình ảnh.  

 (Ví  như  có  người,  một  người  chuyên  nhớ,  một  người  chuyên  quên,  hai 

 người như thế dù gặp cũng như không gặp, dù có thấy cũng như không thấy. 

 Hai  người  nhớ  nhau,  hai  người  nhớ  nghĩ  nhau  sâu  xa,  như  thế  cho  đến  từ 

 đời này sang đời khác, giống như hình với bóng)  

   

Ví  dụ  thứ  nhất  là  Phật  nghĩ  đến  chúng  sanh,  nhưng  chúng  sanh  trọn 

chẳng  nghĩ đến  Phật. Nếu cả  hai  nhớ  nghĩ lẫn  nhau bèn cảm  ứng  đạo  giao. 

Cha mẹ nghĩ đến con cái thì chỉ  một đời, đời sau chẳng còn gặp gỡ, dẫu có 

gặp nhau cũng chẳng nhận biết. Đối với chúng sanh, Phật nghĩ nhớ đời đời 

kiếp kiếp chẳng đoạn, tâm Ngài đối với chúng sanh chỉ có người chứng quả 

mới nhận hiểu nổi. Phật nói hết thảy pháp từ tâm tưởng sanh, câu nói ấy là 

chân lý và cũng là sự thật. Hết thảy pháp thế gian, xuất thế gian đều do tâm 

tưởng sanh, chúng sanh là chúng sanh trong tâm Phật; chư Phật là Phật trong 

tâm chúng sanh, tâm tâm tương đồng. Nếu chẳng phải  là tự tánh biến  hiện, 

sẽ chẳng thể có cảm ứng. Lúc khởi tâm niệm Phật, tâm ấy biến thành cái tâm 

có  đức  Phật  ba  mươi  hai  tướng,  tâm  là  chủ  tể.  Niệm  Phật  lâu  ngày,  tâm 

thành  từ  bi,  tướng  mạo  cũng  nhu  hòa,  thể  hiện  ra  tướng,  ta  thường  nói 

 “tướng tùy tâm chuyển” . 

Trong  sách  chú  giải  Quán  Kinh,  Thiện  Đạo  đại  sư  viết:   “Chín  phẩm 

 vãng  sanh  đều  là  do  gặp  duyên  sai  khác”.   Vừa  nghe  đến  pháp  môn  Niệm 

Phật,  bèn  tin  tưởng  ngay  lập  tức,  tiếp  nhận,  chết  một  lòng  niệm  Phật,  ấy 

chính  là  người  thiện  căn  chín  muồi,  người  ấy  một  đời  niệm  Phật  nhất  định 

đắc  lực.  Còn  như  người  thiện  căn  chưa  chín  muồi,  gặp  duyên  là  điều  rất 

quan  trọng.  Lâm  chung,  gặp  bạn  lành,  nhất  tâm  bất  loạn,  niệm  Phật  vãng 

sanh,  có  thể  lay  động  túc  căn  trong  quá  khứ,  chuyên  tâm  niệm  Phật  mau 

được thành tựu. 

Chánh kinh:  

 Thập phương Như Lai, mẫn niệm chúng sanh, như mẫu ức tử, nhược 

 tử đào thệ, tuy ức hà vi?  

 (Mười  phương  Như  Lai nghĩ  thương  chúng  sanh  như  mẹ  nhớ  con.  Nếu 

 con trốn đi, dù nhớ làm gì được?)   

Mẹ  con  tỷ  dụ  thân  thiết  nhất,  mẹ  nào  chẳng  nghĩ  đến  con!  Từ  xưa  đến 

nay,  lòng  mẹ  u  mê,  dẫu  biết  con  chẳng  nghĩ  đến  mình,  vẫn  cứ  canh  cánh, 

chẳng buông bỏ được. Ví Phật với mẹ, nhưng chẳng phải là chỉ thương nhớ 

một đời. 

Chánh kinh:  

 Tử  nhược  ức  mẫu,  như  mẫu  ức  tử,  mẫu  tử  lịch  sanh,  bất  tương  vi 

 viễn.   

 (Nếu con nhớ mẹ như mẹ nhớ con, mẹ con đời đời chẳng trái xa nhau)   

Ở đây  ví dụ cả  mẹ  lẫn con cùng  nhớ chẳng  xa  lìa, tự  nhiên cảm ứng 

đạo giao, ắt có thể thấy Phật vãng sanh. Chúng ta phải thể hội sâu xa: Vì sao 

niệm  Phật  nhất  định  được  vãng  sanh?  Vì  sao  mười  phương  Như  Lai  riêng 

khen ngợi đức Di Đà? 

Cao  Tề  là  vương  triều  do  Cao  Hoan  thành  lập  vào  thời  đại  Nam  Bắc 

Triều trong lịch sử, quốc hiệu là Tề. Đương thời, có vị Đại Hạnh hòa thượng 

nói:  “Tin - nhớ hai chữ chẳng lìa nơi tâm, xưng - kính hai chữ chẳng lìa nơi 

 miệng”.   Chẳng  cần  nghĩ  gì  khác,  ngay  cả  với  Đại  Thừa  Phật  pháp  cũng 

chẳng tưởng đến. Đại Thừa dạy chúng ta vượt thoát luân hồi, nhưng quý vị 

có  vượt  thoát  được  chưa?  Muốn  vượt  thoát  luân  hồi  phải  đoạn  phiền  não, 

chưa đoạn phiền não thì tất cả trí huệ đều là gọi là tà trí huệ, chỉ tăng trưởng 

tà  tri,  tà  kiến.  Thanh  Lương  đại  sư  nói:  “Có  hiểu  nhưng  không  hành,  tăng 

 trưởng tà kiến” . Phật nói thất tình, ngũ dục chẳng đoạn, quả báo của quý vị 

vẫn là Dục Giới, chẳng thể đạt tới Sắc Giới. Đoạn ngũ dục mới có thể lên tới 

trời Sơ Thiền. Nếu người ta nói quý vị một câu nghe chẳng thuận tai, trong 

tâm  quý  vị  vẫn  còn  chút  phần  chẳng  cao  hứng,  quý  vị  chẳng  thể  lên  được 

trời Sơ Thiền. 

Trong truyện ký về ngài An Thế Cao có đoạn kể: Có lần ngài xuống Cửu 

Giang thuộc Giang Nam để độ bạn đồng học. Người đồng học đó làm Long 

Vương;  trong quá khứ, ông ta  là  người  xuất  gia,  hiểu kinh, thích bố thí, có 

một lần ra ngoài khất thực, cơm, thức ăn không ngon, trong tâm rất bực bội. 

Bởi một niệm tâm sân hận đó, chết đi lạc vào đường súc sanh, biến thành đại 

mãng  xà,  làm  Long  Vương  ở  Cửu  Giang.  Do  ông  ta  hiểu  kinh,  nên  có  trí 

huệ, rất linh, nhang đèn cực thạnh. Chỉ vì sân tâm quá nặng, thuyền phu nào 

chẳng lạy ổng, ổng sẽ lật thuyền đó để trừng phạt. Bởi thế, đến khi hết thân 

rắn, ắt đọa địa ngục. 

Các  vị  nghĩ  coi:  Khất  thực  chẳng  vừa  ý,  mới  khởi  lên  một  niệm  nóng 

giận, còn mắc phải báo đó, chúng ta phải nên kiêng dè. Tu hành là khử sạch 

tham, sân, si. Tu tâm thanh tịnh, tu tâm bình đẳng, tu tâm từ bi, tu tâm hoan 

hỷ, mới có thể sửa đổi được tập khí bệnh căn của chính mình. Tất cả hết thảy 

pháp môn không pháp nào chẳng tốt, nhưng thực tại, chúng ta chẳng có biện 

pháp  gì  để  đoạn  phiền  não.  Một  câu  Phật  hiệu  có  thể  đè  nén  tham,  sân,  si, 

ngũ  dục,  lục  trần,  chẳng  sợ  niệm  khởi,  chỉ  sợ  biết  chậm.  Một  ý  niệm  vừa 

khởi,  trong  ý  niệm  thứ  hai  bèn  niệm  Phật  hiệu.  Niệm  niệm  liên  tục,  niệm 

Phật đắc lực hay không là do đây. 

Vạn  phần  chẳng  để  Phật  hiệu  vẫn  niệm,  nhưng  phiền  não  vẫn  khởi  tác 

dụng. Luôn luôn nỗ lực, luôn luôn buông xuống. Hiểu lý  mới có thể buông 

xuống,  mới  có  thể  khuất  phục  được  phiền  não.  Phải  thường  luôn  bồi  đắp, 

điều thứ nhất là phải đọc kinh, trong kinh đức Phật dạy chúng ta chân tướng 

của nhân sanh, vũ trụ, thế gian, xuất thế gian. Đọc kinh nhằm mục đích thấy 

rỗng toang, buông xuống, sau đấy dùng một câu Phật hiệu để giúp chúng ta 

vượt thoát tam giới. 

Hòa  Thượng  Đại  Hạnh  nêu  lên  bốn  chữ   “tin,  nhớ,  xưng,  kính”,   xem 

Vãng Sanh Truyện, ta thấy những người niệm Phật vãng sanh trong các đời 

nói chung đều đã thực hiện được bốn chữ ấy. Lại kiểm điểm mình, nếu mình 

làm chưa được, chỉ đành đợi đến những đời sau, nhưng đời sau có được thân 

người, có  gặp được Phật pháp  hay không  đều  là  những  nan  đề cả!  Bởi thế, 

nhất định phải nắm lấy cơ hội này, trọn chẳng để vuột mất. 

Chánh kinh:  

           Nhược chúng sanh tâm, ức Phật, niệm Phật, hiện tiền đương lai, tất 

 định kiến Phật.   

            (Nếu  tâm  chúng  sanh  nhớ  Phật,  niệm  Phật,  [sẽ  trong]  hiện  tại  hay 

 trong tương lai, nhất định thấy Phật)   

Kinh  Vô  Lượng  Thọ  nói:   “Một  câu  chuyên  niệm” .  Kinh  Quán  Vô 

Lượng  Thọ  nói:  “Nhất tâm hệ niệm”.  Kinh  A Di Đà (bản dịch của ngài  La 

Thập)  chép:   “Nhất  tâm  bất  loạn”.   Văn  tự  ba  kinh  tuy  đây  kia  sai  khác, 

nhưng  ý  nghĩa  tương  đồng.  Kinh  điển  dạy  chúng  ta  phải  chú  trọng  cương 

lãnh tu hành, nếu muốn đạt được lợi ích công đức thù thắng, nhất định phải 

hiểu phương pháp tu học thì mới hòng mãn nguyện. 

Chú tâm xem kỹ kinh điển, ta thấy trọng điểm chính là nhất tâm, chẳng 

những  nhất  tâm  khi  niệm  Phật,  ngay  cả  trong  sanh  hoạt  thường  ngày  cũng 

phải nhất tâm. Niệm Phật chẳng qua chỉ là phương cách để huấn luyện nhất 

tâm đó thôi, chỉ có mỗi một niệm này, không còn niệm nào khác. Niệm niệm 

nối  tiếp  nhau,  thành  tựu  tam-muội,  trong  hết  thảy  thời,  hết  thảy  nơi,  trong 

cảnh  thuận  hay  cảnh  nghịch  đều  giữ  được  nhất  tâm.  Công  phu  niệm  Phật 

thành phiến, liền có sức để hàng phục phiền não, đó gọi là Sự Nhất Tâm. Cổ 

đại đức tán thán pháp môn này đều tán thán nơi một điểm sau: nhờ vào chút 

công phu bèn có thể siêu xuất tam giới. 

 “Sẽ  trong  hiện  tiền  hay  trong  tương  lai,  nhất  định  thấy  Phật”.   Thấy 

Phật là trong mộng thấy hoặc là trong định thấy. Định là tâm chẳng tán loạn. 

Kinh  Hoa  Nghiêm  có  đoạn  chép  khi  Thiện  Tài  tham  phỏng  trưởng  giả  Uất 

Hương,  vị đại đức ấy thích  ra chợ để tu định  tại đó.  Lại  như trong các bức 

bích  họa  ở  Đôn  Hoàng,  Phật  giảng  kinh,  thuyết  pháp,  trên  trời  có  thiên  nữ 

vừa ca vừa múa. Tu học ở mức độ cao chẳng giống với kẻ sơ học. Kẻ sơ học 

nhất  định  phải  tìm  cách  xa  lìa  xã  hội  nhiễu  nhương,  đấy  là  điểm  khác  biệt 

giữa Đại Thừa và Tiểu Thừa. Trong hiện tại, tu học nếu thành tựu thì so ra sẽ 

cao hơn cổ nhân nhiều lắm. Nếu tu chẳng thành tựu, lui sụt cũng lẹ. 

Kế đó, trong  mộng thấy Phật cũng  là tướng  lành tốt phi thường,  nhưng 

ngẫu nhiên gặp thì được, nếu thường thấy chỉ sợ là cảnh ma. Học pháp môn 

Tịnh  Độ  có  Phật,  Bồ  Tát  gia  bị,  ma  chẳng  dám  đến  dụ  hoặc.  Kinh  Lăng 

Nghiêm dạy rất tường tận. Người niệm Phật lúc lâm chung, ắt được Phật  A 

Di  Đà  đến  đón;  nếu  thấy  bất  cứ  vị  Phật  hay  Bồ  Tát  nào  khác  đến  đón  đều 

chẳng  muốn  theo,  chỉ  đợi  A  Di  Đà  Phật,  các  cảnh  giới  tốt  đẹp  khác  bất  tất 

phải  quan  tâm  đến.  Huệ  Viễn  đại  sư,  sơ  tổ  Tịnh  Tông,  lúc  lâm  chung  nói: 

Một đời Ngài thấy Phật A Di Đà ba lần, còn thấy Tây Phương Cực Lạc thế 

giới nữa, hoàn toàn giống như kinh nói. 

Nhất tâm  nhất ý chuyên  niệm Tịnh  Độ ngũ kinh,  niệm  đủ cả năm bộ 

cũng được, chọn lấy bất cứ bộ nào để niệm cũng được. Người niệm Phật thì 

nhiều  nhưng  vãng  sanh  thì  ít,  nguyên  nhân  là  do  miệng  niệm  nhưng  tâm 

không niệm. Trong tâm thanh tịnh, bình đẳng, đại từ, đại bi, mới xứng là tâm 

niệm  Phật,  bởi  lẽ  tâm  giống  như  tâm  Phật.  Tâm  và  nguyện  đều  giống  với 

Phật thì Chân Như bổn tánh hiện tiền, niệm Phật là nhân, thành Phật là quả. 

Giống như Thiền Tông “minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật”; chúng ta 

dùng một câu A Di Đà Phật cũng có thể đạt được. Vị Phật ấy là “phần chứng 

Phật”, chẳng phải là viên mãn Báo Thân Phật, chỉ là sơ trụ phần chứng Phật, 

vẫn còn có bốn mươi hai giai đoạn mới viên mãn. 

Có  những  kẻ  cả  đời  niệm  Phật  nhưng  chẳng  thể  vãng  sanh,  nguyên 

nhân nói đại lược gồm 4 điều:  

1. Một là  vì  niệm Phật chẳng tinh thành,  niệm thứ nhất  vừa  mới tinh 

thuần, niệm thứ hai bèn xen tạp. 

Lịch đại tổ sư đại đức đều là bậc thông Tông, thông Giáo, sau khi hiểu rõ 

Tịnh Độ bèn buông bỏ hết những thứ khác, chuyên tu Tịnh Độ. Trong những 

trước tác của đại sư Liên Trì, tinh hoa là bộ Di Đà Sớ Sao; trước tác tối trọng 

yếu của đại sư Ngẫu Ích  là Di Đà Yếu Giải,  Ấn Quang đại sư  vào  tuổi  già 

chỉ dùng một bộ kinh A Di Đà, một câu Phật hiệu, ngoài ra chẳng còn có gì 

khác nữa. 

2. Hai là vì sanh nghi, chẳng dốc lòng tin. 

Tuy  tu  Tịnh  Độ,  cũng  chịu  niệm  Phật,  nhưng  chẳng  thể  hoàn  toàn  tin 

mình có thể vãng sanh. Chỉ cần có một điểm nghi tình, lúc lâm chung dù có 

phước báo, thân không bệnh khổ, trí não sáng suốt, nhưng chỉ có thể sanh về 

biên địa. Kẻ phước báo kém hơn, thần trí chẳng sáng suốt, nghi chướng nổi 

lên,  liền  chẳng  được  vãng  sanh.  Nếu  muốn  phá  trừ  những  nghi  chướng  ấy, 

hãy  nên  thâm  nhập,  nghiên  cứu  kinh  giáo  và  tìm  đọc  những  chuyện  vãng 

sanh thật sự. 

3. Thứ ba là do chẳng có nguyện vãng sanh. 

Chẳng  nguyện  vãng  sanh  là  mâu  thuẫn  với  niệm  Phật,  dùng  việc  niệm 

Phật để tu phước, tương lai làm một con quỷ giàu có, có kẻ còn mong sanh 

lên trời, hy  vọng tương  lai  hưởng phước trời, cầu phước báo trong cõi trời, 

cõi người. 

4. Điều thứ tư là vì chẳng thể đoạn tham ái. 

Tham cầu các thứ hưởng thọ trong tam giới lục đạo, phàm phu tham ngũ 

dục  lục  trần  thế  gian,  người  cõi  trời  tham  phước  báo  thanh  tịnh  cõi  trời, 

người Sắc Giới, Vô Sắc Giới tham hưởng thọ Thiền Định. Có tham ắt thành 

chướng ngại, chẳng thể vãng sanh. 

Người  tu  Tịnh  Độ  chân  chánh,  ma  chẳng  dám  đến  nhiễu  loạn.  Thứ 

nhất  là do  niệm  lực, tức  là  như kinh  này  nói:  “Nhớ  Phật, niệm  Phật”.   Thứ 

hai  là  bổn  nguyện  có  Phật  tánh  lực,  điều  được  niệm  là  tự  tánh  Phật,  thanh 

tịnh bình đẳng đại từ bi là Phật. Thứ ba là được bổn nguyện của chư Phật gia 

trì.  Với  sức  bổn  nguyện  oai  thần  gia  trì  của  mười  phương  ba  đời  hết  thảy 

Như Lai, ma dù có sức cũng chẳng thể đến nhiễu loạn. 

Tập khí mang theo từ nhiều đời nhiều kiếp; nếu thường khởi ác niệm, 

thường gặp ác mộng, đấy đều là do ác nghiệp quá khứ, phải nỗ lực tu pháp 

môn  sám  hối.  Chắc  thật  niệm  Phật  là  chân  sám  hối.  Niệm  tướng  hảo  của 

Phật  để  đối  trị  hôn  trầm,  niệm  công  đức  của  Phật  để  đối  trị  vọng  tưởng. 

Cảnh thuận nghịch trong  một đời chẳng nhất định, hãy nhớ kinh Kim Cang 

dạy:   “Hết  thảy  pháp  hữu  vi,  như  mộng,  huyễn,  bọt,  bóng”.   Vinh  hoa  phú 

quý  thế  gian  là  vướng  bận,  có  ai  thỉnh  mình  làm  Đại  Phạm  Thiên  Vương 

mình  cũng  chẳng  làm.  Bệnh  khổ  cũng  là  một  duyên  gây  thoái  thất,  đừng 

nghĩ tới nó, hãy nghĩ tới tướng hảo trang nghiêm của đức Phật. 

Trong Quán Kinh Trực Chỉ, ngài Từ Vân đại sư đời Thanh nói:  “Người 

 thế gian nghiệp chướng sâu nặng, lúc hết thảy kinh chú sám pháp đều chẳng 

 thể  tiêu  trừ  được  thì  rốt  cuộc  một  câu  Phật  hiệu  có  thể  tiêu  sạch,  phương 

 pháp hữu hiệu nhất là niệm Phật”.   

Chánh kinh:  

           Khứ Phật bất viễn, bất giả phương tiện, tự đắc tâm khai.  

           (Cách Phật chẳng xa, chẳng nhờ đến phương tiện, tâm được tự khai)   

Sự Niệm, niệm đến một công phu nhất định, sẽ nhập vào Lý Niệm, có 

thể  thấy  được  Pháp  Thân  và  Báo  Thân  Phật.  Công  phu  chẳng  đạt  tới  mức, 

chỉ  thấy  được  Ứng  Hóa  Thân  Phật.  Trong  sớ  luận,  tổ  sư  đại  đức  nói  niệm 

Phật niệm đến Sự Nhất Tâm Bất Loạn, là nói về thượng phẩm Sự Nhất Tâm, 

đã đoạn  Kiến  Tư  phiền  não, thấy được Ứng  Hóa Thân  Phật. Nếu  niệm đến 

Lý Nhất Tâm Bất Loạn, thấy được Báo Thân Phật, Pháp Thân Phật. Cái gọi 

là “kiến tánh thành Phật” chính là thấy được đức Phật nơi tự tánh, Phật tâm 

bình đẳng thanh tịnh, tự tánh thật và Phật là một. 

Phật  tâm  bình  đẳng,  quyết  chẳng  có  phân  biệt,  chấp  trước,  nguyện 

đồng Phật nguyện. Hết thảy các kinh Phật nói đều do trong tự tánh tự nhiên 

lưu  lộ  ra.  Nếu  ai  nhập  được  cảnh  giới  này,  mở  xem  kinh  Phật,  thấy  những 

điều Phật giảng hoàn toàn giống với kiến giải của chính mình, bởi lẽ tự tha 

bình đẳng. 

Một câu Phật hiệu chính là phương tiện thù thắng, lạ lùng, chẳng cần 

nhờ  vào  phương  tiện,  pháp  môn  khác  nào  để  hỗ  trợ.  Niệm  Phật  chính  là 

niệm tâm, tâm và Phật không khác, tự - tha bất nhị, bởi thế chẳng cần có ông 

Phật nào khác ở ngoài tâm để làm phương tiện. Nếu tự và tha là hai pháp thì 

chẳng  phải  là  Phật  pháp,  Lục  Tổ  bảo  như  thế.  Những  điều  được  nói  trong 

Đàn  Kinh  toàn  là  nguyên  lý,  nguyên  tắc,  bất  cứ  Phật  pháp  Đại  Thừa  nào 

cũng chẳng thể trái nghịch những nguyên lý, nguyên tắc được nói trong kinh 

ấy. 



Chánh kinh:  

            Như  nhiễm  hương  nhân,  thân  hữu  hương  khí.  Thử  tắc  danh  vi 

 Hương Quang Trang Nghiêm.  

           (Như người nhiễm hương, thân có mùi thơm. Đó gọi là Hương Quang 

 Trang Nghiêm)   

Phần  trên,  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát đã  trình  bày  toàn  bộ  phương  pháp  tu 

học  và  hiệu  quả  tu  học  của  chính  mình  rồi;  giờ  đây,  Ngài  đem  danh  xưng 

của pháp  môn  này bảo  với chúng  ta. Hai câu đầu  là tỷ dụ.  Hai câu sau  nêu 

danh  xưng của pháp  môn  này:  Hương Quang  Trang Nghiêm.  Thân  gần  gũi 

thân Phật (Giới), tâm khai Phật tâm  (Định - Huệ).  Lời  lẽ,  hành  vi của  Phật 

đều từ tâm thanh tịnh phát khởi, trọn chẳng lầm lỗi, đáng là giới luật cho thế 

gian. 

Luận  trên  mặt  chân  tâm,  tâm  Phật  và  tâm  chúng  không  hai,  không 

khác.  Phật  giác  ngộ  hoàn  toàn;  tướng  của  Giác  là  Định,  tướng  của  Mê  là 

động. Tâm bất động gọi là Định, tác dụng của nó là trí huệ chân thật. Trí huệ 

thông  minh  của  phàm  phu  là  dùng  tưởng  tượng,  dùng  tư  duy,  dùng  suy 

tưởng,  nên  gọi  là  thế  trí  biện  thông.  Tâm  định  như  gương,  tịnh  như  nước 

lặng,  thấy  được  chân  tướng  sự  thật,  cũng  có  thể  thấy  được  quá  khứ,  vị  lai. 

Tam thế, mười phương là  “bất tương ưng hành pháp”,  nói theo cách bây giờ 

là khái niệm trừu tượng, chẳng phải thực sự tồn tại. 

Cương lãnh giáo dục của đức Phật trong bốn mươi chín năm trên đời là: 

Có Định, có Huệ, tâm liền khai mở Phật tâm! Nếu ngôn ngữ, hành vi chúng 

ta  tương  ứng  với  giới  luật  thì  gọi  là  thân  gần  thân  Phật,  như  người  nhiễm 

hương. Hết thảy pháp của Đức Phật nói do vì sự, do vì người, do vì địa bất 

đồng  nên [nhiều] vô  lượng  vô biên,  nếu  nắm được  tư tưởng trung tâm  (tức 

điều cốt lõi) của chúng thì hết thảy ngôn hạnh sẽ tương ứng với Phật pháp. 

Đại  Tạng  Kinh  có  mấy  ngàn  quyển,  không  cách  gì  đọc  tụng  khắp  hết 

được, thông thường chúng ta chỉ có thể học tập chưa đến năm mươi bộ. Con 

người hiện tại rất bận bịu, chẳng thể có đủ thời gian để nghiên cứu kinh lớn, 

luận lớn. Kinh Vô Lượng Thọ số chữ không nhiều, nhưng bao quát hết thảy 

nguyên tắc, lý luận, nếu có thể đọc thuần thục bộ kinh này, thâm nhập lý giải 

kinh đó thì tốt lắm. 

Kinh Hoa Nghiêm nói Bồ Đề tâm hương trừ được các nhiệt não: tham, 

sân, si  v.v…  Bồ Đề  là  giác. Tâm  Bồ Đề đối trị tham, sân, si,  mạn,  nghi, tà 

kiến,  có  thể  làm  cho  chúng  sanh  đầy  đủ  trí  huệ,  thanh  lương,  không  nhiệt 

não. Bồ Đề tâm thể và dụng rộng lớn, chứa đựng cả thái hư. Hiện tại chúng 

ta chỉ  mê thích cái  nhỏ  nhoi, chỉ  nghĩ đến bản thân,  nhà cửa của  mình, bởi 

thế  phải  lưu  chuyển  trong  lục  đạo,  chẳng  thể  xuất  ly.  Lục  đạo  sanh  từ  mê, 

nếu  chẳng  mê  thì  đại  thiên  thế  giới  cũng  chẳng  có.  Là  phàm  hay  thánh  chỉ 

trong khoảng mê hay ngộ, Tứ Thánh là giác, lục đạo là mê. Chân chánh giác 

ngộ liền có thể vượt thoát lục đạo. 

Hòa Thượng  Hư Vân  một  năm tắm  một  lần, cạo  tóc  một  lần.  Nghe  nói 

thân ngài có mùi thơm, y phục cũng có mùi thơm. Chúng ta ba ngày chẳng 

tắm  giặt,  bốc  mùi  khó  chịu  đựng  nổi.  Chúng  ta  vào  chùa  nếu  thấy  có  treo 

tấm biển Hương Quang Thất, ta biết nơi đó là đạo tràng niệm Phật. 

Chánh kinh:  

           Ngã bổn nhân địa, dĩ niệm Phật tâm, nhập Vô Sanh Nhẫn.   

           (Nhân địa của con, dùng tâm niệm Phật, nhập Vô Sanh Nhẫn)            

Pháp  môn  Niệm  Phật  chẳng  giống  với  bất  cứ  pháp  môn  nào  khác.  Mọi 

pháp  môn  đều  là  tu  nhân  chứng  quả,  nhân  quả  chẳng  đồng  thời. Pháp  môn 

Niệm  Phật  là  nhân  quả  đồng  thời,  gọi  là   “triệt  quả  hạch  nhân”.   Phật  hiệu 

đây chẳng phải chỉ là đức hiệu của riêng A Di Đà Phật khi Ngài chứng quả, 

mà  còn  là  đức  hiệu  chứng  đắc  nơi  quả  vị  của  mười  phương  chư  Phật  Như 

Lai. Chúng ta lấy quả làm nhân, nên chẳng giống với bất cứ pháp môn nào 

khác. 

Niệm Phật trọng tại niệm tâm, nhưng chẳng thể phế khẩu niệm. Tâm và 

miệng phải tương ứng nhau, phải như một, miệng đọc suông là vô ích, nhất 

định phải  miệng niệm tâm ứng, chẳng thể dùng cái tâm ý thức phân biệt để 

niệm, mà phải nhiếp trọn sáu căn nhất tâm bất loạn mà niệm. Hai mươi lăm 

vị Bồ Tát trong kinh Lăng Nghiêm đều là Pháp Thân đại sĩ, các Ngài chẳng 

có vọng tâm, chân tâm đã hiển lộ. Dù chúng ta chưa đạt tới cảnh giới của các 

Ngài, nhưng muốn học theo thì trọng yếu nhất là chắc thật niệm Phật. 

Phương pháp [niệm Phật] rất nhiều, trong quá khứ, tại chùa Linh Nham 

ở Tô Châu có  một tấm bia đá khắc  một bài kệ, dạy người đời phương pháp 

niệm Phật, chẳng cần phải đếm số, chỉ quán tưởng  màu sắc, mùi thơm, ánh 

sáng của hoa sen. Căn cứ vào kinh Di Đà  nói trong ao bảy báu có  hoa sen: 

màu  xanh  ánh  sáng  xanh,  màu  vàng  ánh  sáng  vàng,  màu  đỏ  ánh  sáng  đỏ, 

màu  trắng  ánh  sáng  trắng.  Niệm  A  Di  Đà  Phật  câu  thứ  nhất  tưởng  hoa  sen 

màu  xanh  ánh  sáng  xanh,  niệm  sang  câu  thứ  hai  tưởng  hoa  sen  vàng  ánh 

sáng  vàng, câu thứ ba tưởng  hoa sen đỏ ánh sáng đỏ, câu thứ tư tưởng  hoa 

sen  màu trắng ánh sáng  trắng. Theo thứ tự đó, hết  một  vòng  lại trở  về đầu, 

luân  lưu  quán  tưởng,  dùng  phương  pháp  này  để  nhiếp  trọn  sáu  căn,  chẳng 

cần phải đếm số. Ấn Quang đại sư nói cách niệm này phù hợp ý kinh. 

 “Ngộ”   là  ngộ  nhập, chia thành  giải  ngộ  và chứng  ngộ. Đoạn  nghi sanh 

tín, gọi là giải ngộ, nhưng phiền não tập khí chưa đoạn, vẫn còn chướng ngại 

trí  huệ  thanh  tịnh,  chướng  ngại  vãng  sanh  thành  Phật,  cần  phải  chân  chánh 

khế nhập cảnh giới Phật. Kinh Lăng Nghiêm giảng về chân tướng của vũ trụ 

nhân  sanh,  phương  pháp  và  trình  tự  tu  hành  tường  tận  hơn  các  kinh  khác. 

Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  tu  hành  có  năm  mươi  hai  địa  vị,  nhưng  kinh  Lăng 

Nghiêm  nói  đến  sáu  mươi  địa  vị,  tỉ  mỉ  hơn  kinh  Hoa  Nghiêm.  Trong  kinh 

Hoa Nghiêm, trước địa vị Thập Tín có ba địa vị tiệm thứ (tiến dần dần). Ba 

địa vị tiệm thứ ấy chính là cơ sở tu hành, như các lớp dự bị đại học. 

Thứ  nhất  là  tu  tập,  mục  đích  trước  hết  là  trừ  các  trợ  duyên  của  tập  khí 

phiền  não.  Chẳng  hạn  như  người  tu  hành  phải  đoạn  ngũ  tân  (năm  thứ  hôi 

nồng).  Ngũ  tân  là  hành,  tỏi,  kiệu,  hẹ,  hưng  cừ  (9),  đều  là  những  thứ  trợ 

duyên bất hảo, nên gọi là các thứ rau hôi. Ăn sống can hỏa dễ động, ăn chín 

làm cho hormone tăng thêm, có thể gây nên những xung động tình dục. 

Thứ  hai  là  chân  tu,  chân  tu  là  dùng  cái  tâm  chân  thật  để  tu.  Trước  hết, 

nhất quyết phải trì giới, giữ bốn giới trọng  “giết, trộm, dâm, dối”,  nặng nhất 

là tội đại vọng ngữ: chưa chứng bảo là đã chứng. Như Vĩnh Minh đại sư là 

A Di Đà Phật tái lai, một khi thân phận bị lộ Ngài bèn viên tịch. Bố Đại hòa 

thượng xuất hiện dưới thời Nam Tống, là Di Lặc Bồ Tát tái lai, chính Ngài 

tự  nói ra,  nói  xong  bèn  viên  tịch.  Kẻ  nào  nói  xong chẳng  viên tịch thì đích 

thực là giả mạo. 

Thứ ba là tăng tấn, dùng sức định huệ đoạn trừ nguồn ác, không ngừng 

cầu tiến lên, xa lìa tập khí phiền não của chính mình, sau đấy  mới nhập địa 

vị Thập Tín. Dù có viên mãn địa vị Thập Tín, vẫn chỉ thuộc về Giải vị (địa 

vị  mới  giải  ngộ,  chưa  thật  chứng),  trọn  chưa  kiến  tánh,  chưa  tự  thấy  hiểu 

chân tướng của vũ trụ, nhân sanh. Từ Sơ Trụ trở lên, phá một phần vô minh, 

thấy một phần bổn tánh, mới tính là thật chứng. 

Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi  Hướng,  Thập  Địa,  Đẳng  Giác,  Diệu 

Giác  gọi  là chứng  nhập, cho đến địa  vị bốn  mươi  mốt của  hàng  Pháp Thân 

đại  sĩ.  Tiểu  thánh  đã  chứng  Nhân  Không,  nhưng  chưa  chứng  nhập  Pháp 

Không, chẳng qua là giải ngộ, phá được Ngã Chấp, nhưng chưa thể trừ được 

Pháp Chấp. 

Tiêu chuẩn nhập Vô Sanh Pháp Nhẫn trong kinh Nhân Vương khá cao: 

phải  đạt  đến  Thất,  Bát,  Cửu  Địa  mới  được  tính  là  chứng  nhập,  dùng  tịnh 

niệm  chân  chánh  để  trừ  diệt  tà  kiến,  vọng  tưởng,  và  các  thứ  nhiễm  ô  tư 

tưởng, kiến giải nơi tâm lý, tinh thần. Trước kia thấy thế giới là đời ác năm 

trược, bây giờ, tâm thanh tịnh rồi, thấy thế giới là thanh tịnh, tâm thanh tịnh 

thế giới cũng thanh tịnh, hết thảy pháp sanh từ tâm tưởng. Tâm là mấu chốt, 

nội pháp ngoại pháp đều không, hết thảy vô sanh, đó là cảnh giới của bậc từ 

Thất Địa trở lên. Không thể không biết cương lãnh tu học như thế, trong lúc 

niệm Phật, bất cứ chuyện gì chẳng được nghĩ đến. 

Có  kẻ  nói  càng  niệm  Phật  vọng  tưởng  càng  nhiều,  đó  chỉ  là  lúc  bình 

thường chẳng hay biết đấy thôi, nào phải bình thường chẳng có vọng tưởng. 

Lúc  niệm Phật, y báo, chánh báo trang  nghiêm của  Tây Phương đều có thể 

dùng  để  tưởng  được  cả,  chẳng  riêng  gì  hoa  sen,  nhưng  chỉ  nên  tưởng  một 

thứ, bởi mục đích là để dẹp tạp niệm. 

Kinh Hoa Nghiêm giảng Vô Sanh Pháp Nhẫn là chẳng thấy có chút pháp 

nào sanh, cũng chẳng thấy chút pháp nào diệt. Đó là nói đến hiện tượng của 

Vô Sanh Pháp Nhẫn. Khi nào quý vị thấy cùng tột hư không khắp pháp giới 

chẳng có chút pháp nào sanh, cũng chẳng thấy có chút pháp nào diệt, quý vị 

đã  chứng  đắc  cảnh  giới  Vô  Sanh  Pháp  Nhẫn.  Vô  sanh  vô  diệt  mới  là  chân 

tướng,  có  sanh  có  diệt  là  sự  hiểu  lầm  của  chúng  ta;  nhưng  nếu  ta  chưa  tự 

chứng cảnh giới này, rất khó hiểu được nổi. 

Nói  chung,  tâm  ta  và  tâm  Phật,  tâm  Bồ  Tát  chẳng  khác  gì,  nhưng  tâm 

Phật, tâm Bồ Tát bất động, tâm bất động là chân tâm, những điều được thấy 

đều  là  tướng  chân  thật.  Tâm  chúng  ta  là  tâm  sanh  diệt,  tâm  hư  vọng,  nên 

toàn thấy  những tướng  hư vọng, đến khi  nào chúng ta tu định đạt đến trình 

độ tương đương, tự  mình  chứng đắc rồi thì  mới có  thể  hiểu  rõ lý  luận  này. 

Kinh  Đại  Thừa  nói:   “Phật  chẳng  độ  chúng  sanh” .  Ngài  chỉ  giảng  rõ  chân 

tướng chính Ngài đã tự chứng, chúng ta có tự chứng được hay không là do 

công phu của chính mình. 

Không  sanh,  không  đến,  lìa  dục,  không  nguyện  đều  là  “không”,  đây  là 

nói theo  mặt Lý. Không diệt, không tận, không đi là “chẳng không”, đây là 

luận  trên  mặt  Sự.  Ly  cấu,  vô  biệt,  vô  xứ,  tịch  tĩnh,  vô  trụ,  không  nhưng 

chẳng không chính là Trung Đạo. Sự là có, nhưng thể của nó là không. Sự từ 

đâu có? Phật  nói  vạn pháp do  nhân duyên sanh.  Bất cứ  một pháp  nào sanh 

khởi đều có  vô  lượng  nhân duyên. Cái gì  sanh bởi  nhân duyên ắt không có 

tự thể, tức là không! Đừng hiểu Không là không có gì. Không là Có, chỉ vì 

sáu căn của chúng ta chẳng tiếp xúc được nên tạm gọi là Không, chứ chúng 

thật  sự  là  Có.  Nếu  hiểu  rõ  được  sự  thực,  liền  có  thể  sử  dụng  Trung  Đạo, 

chẳng nghiêng lệch về Không Lý hay chấp vào Giả Tướng. 

Nho gia nói đến đạo Trung Dung, nhưng chưa thấu triệt Phật pháp. Châu 

Hy là người đời Tống, cũng từng học Phật, bỏ không ít công phu học Phật, 

bộ Tứ Thư do ông ta biên soạn nhất định chịu ảnh hưởng cách chỉ dạy trong 

kinh  Hoa  Nghiêm,  nhưng  tôi  chưa  dám  khẳng  định,  bởi  lẽ  kết  cấu  Tứ Thư 

rất  giống  với  kinh  Hoa  Nghiêm.  Điểm  đặc  sắc  lớn  nhất  của  kinh  Hoa 

Nghiêm  là  có  lý  luận,  có  phương  pháp,  lại  còn  có  cả  biểu  diễn  nữa.  Năm 

mươi ba lần tham học của Thiện Tài đồng tử là biểu diễn, ứng dụng lý luận 

vào sanh hoạt thường nhật. 

Kết  cấu  của  Tứ  Thư  cũng  giống  như  vậy,  Trung  Dung  là  lý  luận,  Đại 

Học là phương pháp, Luận Ngữ và Mạnh Tử là biểu diễn, thuyết minh thánh 

hiền vận dụng cái đạo Trung Dung trong sanh hoạt thường nhật như thế nào. 

Khổng  Tử đãi  người tiếp  vật cả  một đời đều  tuân thủ cái đạo Trung Dung. 

Thời  xưa,  đế  vương  đều  lấy  lẽ  trung  hòa  để  trị  thiên  hạ.  Ba  ngôi  đền  lớn 

trong hoàng cung Bắc Kinh có tên là Thái Hòa điện, Trung Hòa điện và Bảo 

Hòa điện. 

 Chánh kinh:  

 Kim ư thử giới, nhiếp niệm Phật nhân, quy ư Tịnh Độ.  

 (Nay trong cõi này, nhiếp người niệm Phật quay về Tịnh Độ)            

Ba  câu  này  nêu  rõ  nhiệm  vụ  của  Bồ  Tát  khi  vào  trong  thế  giới  này: 

Chỉ dạy chúng sanh y giáo phụng hành, ai nấy đều có cơ hội giác ngộ chân 

tướng của nhân sanh vũ trụ, viên thành Phật đạo. Việc giáo hóa chúng sanh 

này cũng có thể gọi là gia nghiệp của Như Lai. Thế giới này là thế giới ngũ 

trược  ác  khổ,  kinh  Vô  Lượng  Thọ  mô  tả  là   “ngũ  thống,  ngũ  thiêu”   (năm 

điều đau đớn, năm điều thiêu đốt). Sống trong thời đại này, mức độ ác trược 

càng  sâu  càng  mạnh,  chẳng  luận  trong  nước  hay  ngoài  nước,  tánh  tình  con 

người tham, sân, si mạn tăng trưởng không ngừng. Ở những nơi tôi đi đến và 

có dịp quan sát, lại càng thấy đáng sợ vô cùng. Ác trược đã đạt đến mức độ 

tương ứng thì hậu quả là khó tránh tai nạn phát sanh, con người hiện tại phải 

nên cảnh tỉnh. 

Chữ   “Tịnh  Độ”   chỉ  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới,  chẳng  thuộc  vào 

địa  cầu  này,  chẳng  thuộc  trong  Thái  Dương  Hệ,  cũng  chẳng  thuộc  trong 

Ngân Hà Hệ. Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ cho rằng Ngân Hà Hệ bất quá chỉ là 

một đơn  vị thế  giới  mà thôi.  Khu  vực  giáo hóa của  một đức  Phật  gồm  một 

trăm ức Ngân  Hà  Hệ. Bài  văn  này của cụ  được  in trong phần phụ  lục cuốn 

chú giải kinh Vô Lượng Thọ. Ở phương Tây bên ngoài đại thiên thế giới của 

chúng ta, cách xa mười vạn ức cõi Phật, có một thế giới Cực Lạc rộng lớn, là 

khu vực giáo hóa của đức Phật A Di Đà, khoảng cách giữa thế giới Cực Lạc 

và địa cầu của chúng ta là một con số thiên văn (ý nói rất lớn) làm sao có thể 

đến được nổi? Quý vị đọc kinh Đại Thừa liền biết: Muốn đến được Cực Lạc 

chẳng phải là chuyện khó. Bởi lẽ, cùng tận hư không khắp pháp giới đều là 

vật  do  tâm  tánh  ta  biến  hiện,  chẳng  cần  biết  khoảng  cách  xa  hay  gần,  đều 

chẳng  thể  vượt khỏi  phạm  vi  của  tâm  ta.  Đã  thuộc  trong  tâm  thì  trong  một 

niệm bèn có thể đến đó được. 

Tốc  độ  của  niệm  lực  cùng  khắp,  không  có  vật  chất  gì  có  thể  so  sánh 

được.  Trong  mỗi  giây,  ánh  sáng  có  thể  đạt  đến  tốc  độ  ba  mươi  vạn  dặm, 

nhưng  niệm  lực  nơi tâm trong khoảng sát  na, chưa đến  một  giây, đã có thể 

trọn  khắp  vô  tận  hư không  pháp  giới.  Phật  dạy  cho  chúng  ta  biết  bản  năng 

này của nhân loại; Phật chỉ dạy chúng ta cách khôi phục bản năng của chính 

mình. Nếu  nói đức Phật có thể ban cho chúng bất cứ  vật  gì, nói  như vậy  là 

lừa  người,  bởi  thế  mới  nói  trong  Phật  pháp  không  có  mảy  may  mê  tín  nào 

cả! 

Trong  hư không,  địa  cầu  vô  cùng  nhỏ  bé,  các  tôn  giáo  khác  tin  kính 

Nước Trời, trời phải đâu chỉ có một, đức Phật nói có hai  mươi tám cõi trời, 

mỗi tầng trời đều có hoàn cảnh sanh hoạt riêng, kinh Phật  mô tả cực tường 

tận.  Không  gian  hoạt  động  thật  sự của  chúng  ta  có  phạm  vi  cực  rộng,  mỗi 

một tinh cầu trong  hư không đều  liên quan  đến ta. Có  vị  đồng  học bảo tôi, 

các  nhà  khoa  học  Tây  Phương  dùng  phương  pháp  khoa  học,  truy  tìm  quá 

khứ của một người, chứng minh con người thực sự có chuyển thế, có người 

đời trước  là  người ở địa phương  nào  đó, có người từ trong đường súc sanh 

mà đến,  lại còn có  người từ tinh cầu khác sanh  về đây.  Không  gian  lớn  vô 

hạn, lẽ tự nhiên là người trên địa cầu có thể từ tinh cầu khác sanh vào đây. 

Nói trên mặt Sự, cõi này là quán trọ, Tịnh Độ là quê nhà. Quán trọ và 

quê  nhà  phải  dùng  thời  gian  mà  luận,  người  sống  trong  thế  giới  này  mang 

tánh cách tạm thời, sau khi đến Tây Phương, thọ mạng vô hạn, thời gian dài 

lâu mới là quê nhà. Mê thì đánh mất phương hướng, giác ngộ rồi không ai là 

chẳng hồi đầu, thảy đều muốn trở về Tây Phương cả. 

Đại  Thế  Chí  dùng  sức  bổn  nguyện  oai  thần  gia  trì  người  niệm  Phật, 

nhưng người niệm Phật vẫn cứ phiền não, vẫn có thoái chuyển, vẫn có tâm 

tham  luyến. Đây chẳng phải  là  nguyện  lực của  Bồ Tát có  vấn đề,  mà  là do 

nghiệp  chướng  tập  khí  của  chính  mình quá  nặng.  Phật,  Bồ  Tát không  có  ý 

niệm  cưỡng  bách  một  cá  nhân  nào  phải  làm  như  thế  này,  như  thế  nọ.  Nếu 

các Ngài có ý niệm như thế, tâm các Ngài chẳng thanh tịnh. Phật, Bồ Tát là 

thầy, chúng ta phải thành khẩn tiếp nhận lời dạy răn của các Ngài, làm theo. 

Chương kinh văn này chỉ có hai trăm bốn mươi bốn chữ, nhưng nếu hiểu 

rõ ý nghĩa, y theo phương pháp lý luận kinh dạy để tu học thì chính là được 

Đại Thế Chí Bồ Tát gia trì. Y theo đây tu học ắt chẳng bị thoái chuyển, công 

phu tự nhiên đắc lực, lâm chung các Ngài ắt đến tiếp dẫn. 

Có  năm  pháp  môn  thấy  được  đức  Phật  trong  năm  cõi,  cổ  đức  có  nói 

như vậy, riêng nêu tại đây để mọi người cùng tham khảo, nhưng bất tất phải 

học theo, chỉ để sau này có ai nhắc đến, chúng ta khỏi bỡ ngỡ, việc tu hành 

của  chính  mình  đương  nhiên  phải  lấy  lời  Phật  làm  chuẩn  mực.  Năm  pháp 

môn đó là:  

- Nhớ tưởng ngoại cảnh niệm Phật. 

- Nhiếp cảnh quy tâm niệm Phật. 

- Tâm cảnh dung thông niệm Phật. 

- Tâm cảnh cùng mất niệm Phật. 

- Viên dung vô tận niệm Phật. 

Đầy  đủ  ba  tư  lương  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh,  ba  diệu  huệ  Văn  -  Tư  -  Tu, 

mới  gọi  là  người  niệm  Phật.  Nếu  chỉ  là  miệng  niệm  Phật  suông,  trong  tâm 

suy nghĩ lung tung, Đại Thế Chí chẳng biết làm cách nào! Tu Tịnh Độ phải 

có  đủ  điều  kiện  Tịnh  Độ,  tức  là  ba  tư  lương.  Thật  sự tin  có  Phật  A  Di  Đà, 

lòng  tin  hoàn  toàn  thành  khẩn;  nguyện  học  theo  A  Di  Đà  Phật,  thật  sự 

nguyện sanh  về Tây  Phương  Tịnh Độ;  Hạnh  là  niệm  một câu thánh  hiệu  A 

Di Đà Phật  này. Trong sanh  hoạt thường  ngày tuân theo  mỗi điều Phật dạy 

răn thành nề nếp. Đó là Chánh Trợ Song Tu. 

Lại còn phải có ba diệu huệ Văn - Tư - Tu. Văn ngụ ý tiếp xúc, tai nghe 

âm, mắt thấy sắc, lấy một chữ Văn làm tiêu biểu cho tất cả nên gọi là Văn. 

Tư  ngụ  ý  hiểu  rõ,  chứ  không  phải  là  suy  xét,  suy  xét  là  thuộc  về  thức  thứ 

sáu. Một phen tiếp xúc bèn hiểu rõ, hiểu rõ xong, tu hành quyết định chẳng 

mê. Văn - Tư - Tu đồng thời. Đấy là cách tu hành của Bồ Tát, khi vãng sanh, 

quá nửa sẽ sanh vào Thật Báo Trang Nghiêm độ, thuộc về Lý Nhất Tâm Bất 

Loạn. Ngẫu Ích đại sư nói:  “Niệm Phật dù hữu niệm thì rốt cuộc cũng nhất 

 định đạt đến vô niệm; từ Sự niệm rốt cuộc cũng nhất định đạt đến Lý Niệm”.  

Tịnh  Tông  Học  Hội  đòi  hỏi  người  niệm  Phật  phải  có  đủ  năm  đức,  ba 

phước, lục hòa, tam học, lục độ, thập nguyện, một bề chuyên niệm cầu sanh 

Tịnh Độ. Lấy Phật làm cảnh, tâm nguyện giải hạnh, mỗi mỗi đều giống như 

Phật  mới  là  người  niệm  Phật  chân  chánh.  Đấy  là  những  điều  chúng  tôi  đề 

xướng  bao  năm  qua.  Trong  thế  giới  ác  trược  này,  khởi  tâm  động  niệm,  xử 

thế đãi người, tiếp vật như thế nào, sao cho cõi lòng chúng ta vẫn thanh tịnh 

vô  nhiễm,  thành  tựu  trí  huệ  công  đức  thì  những  điều  kiện  vừa  nói  ở  phần 

trên rất trọng yếu. 

Thứ  nhất  là  năm  đức,  đó  là  căn  bản  lớn  lao  để  làm  người.  Đó  chính  là 

thái  độ  xử  thế  đãi  người  cả  một  đời  của  vị  Đại  Thành  Chí  Thánh  Tiên  Sư 

Khổng Phu Tử. Mọi đệ tử cửa Khổng đều công nhận thầy mình có năm đức, 

tức là Ôn, Lương, Cung, Kiệm, Nhượng (ôn hòa, hiền lương, cung kính, tiết 

kiệm,  khiêm  nhượng),  lấy  tư  tưởng  Nho  Gia  làm  cơ  sở  hòng  kiến  lập  vô 

thượng Đại Thừa Phật pháp, rồi mới học những thứ khác. 

Ba  phước:  học  Phật  chẳng  thể  không  có  phước  báo,  Phật  là  đấng 

Lưỡng  Túc  Tôn,  phước  lẫn  huệ  đầy  đủ.  Túc  có  nghĩa  là  viên  mãn.  Tam 

phước xuất phát từ Quán Kinh, tổng cộng gồm ba điều kiện, tất cả hết thảy 

Đại Thừa Phật pháp đều chẳng thể không có ba thứ phước này. 

1) Hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát, tu thập 

thiệp nghiệp  

Phật pháp truyền đến Trung Quốc, vì sao được tiếp nhận rộng khắp trong 

triều  ngoài  nội,  được  phát  dương  quang  đại  không  ngừng  là  phải  có  lý  do: 

Cơ sở của  Phật pháp  là  hiếu  với cha  mẹ, tôn trọng thầy,  Nho  gia cũng thế. 

Nhiều  điều  Nho  Gia  đề  xướng  chỉ  là  nguyên  tắc  khá  giản  lược,  kinh  điển 

Phật giáo phong phú có thể bổ sung những điểm thiếu sót của Nho Gia. Đế 

vương các đời chẳng cần biết hành vi như thế nào, đều phải lấy Hiếu để trị 

thiên hạ. 

Trên  thế  giới,  trong  bốn  nước  có  nền  văn  minh  lớn  lao  từ  thời  cổ,  ba 

nước  đã  diệt  vong,  chỉ  còn  mình  Trung  Quốc  tồn  tại  hơn  năm  ngàn  năm, 

nguyên nhân là do quan niệm hiếu thuận cha  mẹ, tôn phụng sư trưởng vậy. 

Cơ sở để duy trì nguồn mạch đạo lý này là kiến lập từ đường. Thời cổ cúng 

giỗ  là nhằm  mục đích suốt cả đời kính  nhớ nguồn  gốc, hiệu quả  là  vun  bồi 

dân  đức  sâu  xa.  Tổ tiên  cách  xa  hơn  ngàn  năm  còn  chẳng  quên,  lẽ  nào  bất 

hiếu với cha mẹ hiện tại. [Văn minh Trung Hoa] hơn năm ngàn năm chưa bị 

đào thải là do dùng hiếu đạo để duy trì. Chẳng có cha mẹ, chẳng hy vọng gì 

con  cái  tốt  lành;  chẳng  có  thầy  dạy  chẳng  hy  vọng  học  trò  giỏi  giang.  Con 

cái, học trò tiếp nhận lời chỉ dạy, nỗ lực tiến lên, kế sách công tác giáo dục 

trăm năm bèn thành tựu. Bởi thế, gia đình hòa thuận, xã hội yên ổn, quốc gia 

giàu mạnh, thế giới đại đồng, đều tạo dựng từ hiếu đạo. 

Xem trong  lịch sử, nếu tuân thủ  lời dạy của Khổng Phu  Tử để trị quốc, 

chỉ tuân hành được hai ba phần, quốc gia đã đại trị; những lúc trái nghịch lời 

dạy của Khổng Tử, quốc gia ắt bị loạn lạc. Lại còn mở rộng hiếu kính ra hơn 

nữa, mở rộng cái tâm hiếu thuận cha mẹ thành cái tâm hiếu thuận đối với hết 

thảy chúng sanh, mở rộng cái tâm kính trọng sư trưởng thành tâm kính trọng 

hết thảy chúng sanh, đó gọi là đại hiếu. Tâm lượng rộng mở, có hiếu kính thì 

mới có thể sanh tâm đại từ bi. 

2) Thọ trì Tam Quy, đầy đủ các giới, chẳng phạm oai nghi  

Tam Quy  là quy  y  Tam  Bảo.  Ba đại cương  lãnh của Phật  giáo  là: Giác 

chẳng mê; chánh không tà, tịnh chẳng nhiễm. Về phương pháp tu học, chúng 

ta  chọn  pháp  môn  Niệm  Phật,  nhiếp  trọn  sáu  căn,  tịnh  niệm  tiếp  nối.  Giới 

luật là khuôn phép sanh hoạt, là lễ tiết oai nghi. 

3)  Phát  Bồ  Đề  tâm,  tin  sâu  nhân  quả,  đọc  tụng  Đại  Thừa,  khuyến 

khích sách tấn người tu học  

Tam phước là luận trên phương diện tu học của chính mình. Lục Hòa là 

luận  trên  phương  diện  đoàn  thể,  là  nguyên  tắc  đối  xử  giữa  mọi  người  với 

nhau. 

Thứ  nhất  là  Kiến  Hòa  Đồng  Giải:  ý  kiến  tương  đồng,  giảm  thiểu  tranh 

chấp,  tức  là  như  thường  nói  là  hiểu  biết  lẫn  nhau.  Trước  kia,  đến  già,  đến 

chết không qua lại với nhau cũng chẳng thấy quan hệ gì lắm. Cận đại, khoa 

học  kỹ  thuật  đột  nhiên  phát  triển  mạnh  mẽ,  tin  tức  giao  thông  thuận  tiện, 

nhanh  chóng,  làm  thế  nào  để  hiểu  biết  lẫn  nhau  ngõ  hầu  giữ  cho  nhân  loại 

đối  xử  hòa  bình  với  nhau  thật  là  trọng  yếu.  Sử  gia  kiêm  triết  học  gia  Anh 

Quốc là Thang Ân Tỉ đã nói trong hội nghị Nhật Nội Ngõa như sau:  “Muốn 

 xây dựng sự hiểu biết lẫn nhau một cách hòa bình trên thế giới hiện tại và 

 mai  sau,  thì  rốt  cục  phải  dùng  đến  học  thuyết  Khổng  Mạnh  và  Đại  Thừa 

 Phật pháp” . 

Chủ  giáo  (10)  Vu  Bân  Khu  Cơ  của  Trung  Quốc  tham  gia  hội  nghị  ấy, 

sau khi  về  nước  bèn đề  xướng thờ cúng tổ tiên, việc thờ cúng  tổ tiên  trong 

Thiên Chúa Giáo do đấy được bắt đầu. Bởi lẽ tư tưởng Khổng Mạnh ôn hòa 

nên  hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  tôn  kính  sư  trưởng  không  ai  phản  đối,  bất  cứ  tư 

tưởng trong nước, ngoài nước nào đều có thể xây dựng sự hiểu biết lẫn nhau. 

Bởi  thế,  sau  đại  hội  tôn  giáo  chung,  giáo  hội  Công  Giáo  thông  tri  những 

người có  trách  nhiệm ở các  nơi chủ động  đối thoại  với Phật  giáo  hòng  hấp 

thụ những kinh nghiệm của Phật giáo. 

Khéo sao, tôi gặp dịp Chủ Giáo Vu Bân dự trù thành lập Sở Nghiên Cứu 

Đời  Sống  Tinh  Thần  Á Đông cho thần  học viện Đa Mã  Tư ở Phụ Đại  Hậu 

Biên, những nghiên cứu viên của sở là những linh mục, nữ tu, tối thiểu phải 

tốt nghiệp  đại  học  hoặc tốt  nghiệp  môn  Thần  Học, phục  vụ ba  năm;  ông ta 

mời  tôi  đến  dạy.  Bọn  họ  chủ  yếu  là  muốn  nghiên  cứu  Phật  giáo,  học  viên 

không đông, nhưng người dự thính lên đến tám, chín chục người. Thứ hai là 

giới  hòa đồng  tu (cùng  hòa kính  gìn  giữ  giới  luật), thứ ba  là thân  hòa đồng 

trụ (hòa kính cùng ở chung với nhau), thứ tư là khẩu hòa vô tránh (lời lẽ hòa 

kính, không tranh cãi), thứ năm là ý hòa đồng duyệt (ý kiến hòa đồng, cùng 

vui  vẻ  chia  xẻ  quan  điểm),  thứ  sáu  là  lợi  hòa  đồng  quân  (vui  vẻ  chia  xẻ 

quyền lợi với nhau). 

Tam Học là Giới - Định - Huệ, cho đến Lục Độ, Thập Nguyện, học đến 

mười  nguyện  Phổ  Hiền  chính  là  đăng  phong  tạo  cực,  tâm  lượng  rộng  lớn, 

nguyện hạnh cũng rộng lớn vô biên. Chẳng hạn như nguyện thứ nhất là  “lễ 

 kính  chư  Phật” ,  hết  thảy  chúng  sanh  đều  là  Phật,  chúng  sanh  đều  có  Phật 

tánh, đã có Phật tánh thì sớm  muộn  gì cũng đều có thể thành Phật. Vô tình 

chúng  sanh  cũng  là  Phật,  thực  vật  hay  khoáng  vật  đều  có  Phật  tánh.  Kinh 

Hoa Nghiêm chép:  “Tình và vô tình, cùng viên mãn chủng trí”.  Đối với hết 

thảy mọi người, hết thảy sự vụ đều phải tận tâm, tận lực, tận trách nhiệm. 

Các bạn đồng  học khi  học Phật  nhất định  phải  vận  dụng Phật pháp  vào 

sanh  hoạt  thường  nhật.  Ví  như  cái  bàn  là  vật,  phải  lau  chùi  cho  thật  sạch, 

phải  sắp  cho  ngay  ngắn  chỉnh  tề,  tức  là  mình cung  kính  nó.  Với  bất  cứ sự 

việc  nào  chịu  trách  nhiệm  đều  nghiêm  cẩn  thực  hiện,  đó  chính  là  lễ  kính. 

Một  bề  chuyên  niệm  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Nương  vào  Phật  làm  cảnh,  tâm 

nguyện,  hạnh  giải,  mỗi  mỗi  đều  giống  như Phật  mới  là  người  thật  sự  niệm 

Phật. Tâm  mong mỏi hiểu rõ các pháp, mọi hành vi tạo tác trong cuộc sống 

thường  ngày  luôn  lấy Phật  làm chuẩn,  hành theo đúng  như kinh  Vô  Lượng 

Thọ đã dạy đó là người thật sự niệm Phật. 

Kinh  Hoa Nghiêm, trong cuốn thứ năm, đức Phật  hỏi các đệ tử lúc ban 

sơ  phát  tâm,  đối  với  mười  tám  cảnh  giới  ai  viên  thông  cảnh  giới  nào,  từ 

phương  tiện  nào  mà  nhập  tam-ma-địa,  bảo  các  đồ  đệ  trả  lời.  Có  tất  cả  hai 

mươi lăm vị Bồ Tát đáp lời, đem vô lượng vô biên pháp môn quy nạp thành 

hai mươi lăm loại lớn, mỗi một loại có một người làm đại biểu. Đại Thế Chí 

Bồ Tát đại biểu pháp môn Niệm Phật, Ngài thưa cùng đức Phật:   

Chánh kinh:  

 Phật vấn viên thông, ngã vô tuyển trạch, đô nhiếp  lục căn, tịnh niệm 

 tương kế, đắc tam-ma-địa, tư vi đệ nhất.  

 (Phật hỏi viên thông, con không chọn lựa. Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm 

 tiếp nối, đắc tam-ma-địa, ấy là bậc nhất)  



Hai  mươi  lăm  môn  Viên  Thông,  môn  nào  cũng  là  bậc  nhất.  Pháp  môn 

trọn chẳng cao thấp, ví  như người bệnh, mỗi  người căn bệnh khác  nhau, tự 

nhiên uống thuốc khác nhau, thuốc nào trị được chứng ấy thì là bậc nhất. Bất 

luận pháp môn nào, đối với sự tu học của chính mình vô cùng thích hợp, khế 

cơ, pháp môn ấy là bậc nhất. Viên Thông nghĩa là viên dung, Thông là thông 

đạt vô ngại, viên mãn thông đạt tức là đại triệt đại ngộ, chẳng luận là đã học 

hay chưa học đều có thể hiểu rõ, biết được quá khứ, vị lai, lại còn biết được 

cảnh  giới  của  người  khác.  Bởi  lẽ,  tâm  mình  và  tâm  người  khác  chỉ  là  một, 

đạt đến mức độ ấy bèn gọi là đắc thần thông. 

Thần thông có sáu thứ,  một trong sáu thứ đó là  Tha Tâm  Thông, bởi  lẽ 

tâm đã  là  một.  Hiện tại, chúng ta chẳng  biết tâm cảnh của  người khác  là  vì 

có chướng ngại; ví như nước có sóng gợn, chẳng soi tỏ hình ảnh bên ngoài. 

Nếu  cõi  lòng  bình  tịnh,  bản  năng  sẽ  tự khôi  phục,  chứ  chẳng  phải  là  do  tu 

hay học mà có, nếu bổn tánh quý vị chẳng có, có muốn làm thế cũng không 

được. 

Vì sao ngài Đại Thế Chí nói  “không chọn lựa?”  Là vì Ngài ngoài chẳng 

chọn  tướng  sáu  căn,  trong  chẳng  chọn  tánh  của  sáu  căn.  Tướng  lục  căn  và 

tánh lục căn bao trùm tất cả hết thảy pháp môn, Ngài trọn không tuyển chọn, 

chỉ là  “nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối”.  Mắt chẳng hướng ngoại vin 

nắm, cho đến ý chẳng vin theo pháp, chỉ nương vào một cái tâm tinh thuần, 

trong sáng, chẳng dùng đến lực dụng của sáu căn. Phần đầu là xả lìa tướng, 

chúng ta còn có thể làm được, phần sau là bỏ nơi tánh, chúng ta khó thể làm 

nổi. 

 “Một niệm chẳng sanh”   là Tịnh,  niệm  mà vô  niệm  vậy. Muốn cầu tịnh 

niệm thành tựu thì  “nhiếp trọn sáu căn”  sẽ được viên mãn. Hai câu này hỗ 

trợ sau, thành lập nhau, có thể coi là nhân quả của nhau. Chỉ có một câu  A 

Di  Đà  Phật,  niệm  lâu  ngày  đến  nỗi  câu  A  Di  Đà  Phật  ấy  cũng  chẳng  chấp 

trước,  niệm  không  ngừng,  chẳng  còn  hữu  niệm  lẫn  vô  niệm.  Hữu  niệm  lẫn 

vô  niệm  đều  không  còn  thì  gọi  là  “vô  niệm”,  hữu  niệm  lẫn  vô  niệm  đều 

chẳng  chấp  trước.  Phàm  phu  chấp  Hữu,  Nhị  Thừa  chấp  Không,  Bồ  Tát 

chẳng  chấp  trước  cả  hai,  nên  gọi  là  Trung  Đạo.  “Nhất  tâm  hệ  Phật”   (một 

lòng  khăng khắng  nơi  Phật)  gọi  là “niệm”, thường thường  nghĩ đến  lời dạy 

dỗ, phương pháp, lý luận, cảnh giới của Phật, giữ mãi trong tâm, chẳng nghĩ 

đến điều gì khác, gọi là  “nhất tâm hệ Phật”.  

Tiếng Phạn Tam Ma Địa, Hán dịch là Đẳng Trì. Phàm phu có nhân ngã, 

thị phi, cao thấp. Ly khai hết thảy phân biệt, chấp trước chính là bình đẳng, 

tâm ta bình  đẳng chính  là  giống  với chư Phật,  Bồ  Tát bình đẳng, dùng tâm 

thanh tịnh bình đẳng có thể soi  rõ vạn pháp, đấy chính  là  trí  huệ chân  thật. 

Tâm  bình  đẳng  còn  gọi  là  thiền  định,  cũng  giống  như kinh  Vô  Lượng  Thọ 

bảo  là  “thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác”.  Nói  trên  mặt  Sự  thì  gọi  là  Niệm  Phật 

Tam Muội, nói trên mặt Lý thì gọi là Tự Tánh Phật. 

Ngẫu Ích đại sư nói:  “Pháp môn niệm Phật, trọn chẳng có gì là lạ lùng, 

 đặc  biệt  cả,  chỉ  có  tin  tưởng  sâu  xa,  tận  lực  hành  trì  là  cốt  yếu  mà  thôi”.  

Phật dạy:  “Nhược nhân đản niệm Di Đà Phật, thị danh vô thượng thâm diệu 

 thiền”   (Nếu  ai  chỉ  niệm  đức  Phật  A  Di  Đà,  đó  gọi  môn  thiền  định  sâu  xa, 

mầu  nhiệm  vô  thượng).  Câu  này  lấy  từ  kinh  Đại  Tập.  Niệm  Phật  với  tham 

thiền,  xét  về  thành  tựu  chẳng  hai,  chẳng  khác.  Ngài  Thiên  Thai  nói:   “Bốn 

 thứ tam-muội cùng có tên là Niệm Phật, nhưng Niệm Phật Tam Muội là vua 

 trong các tam-muội” , [những câu nói như thế] đều là khen ngợi niệm Phật. 

Liên Trì đại sư nói:  “Một câu Di Đà bao trùm tám giáo, thâu trọn năm 

 tông,  cốt  sao  tin tới  nơi,  giữ  cho  ổn,  thẳng  thừng  mà  niệm,  thề  chẳng  biến 

 đổi, sẽ quyết định được vãng sanh. Một khi được vãng sanh, vĩnh viễn chẳng 

 thoái chuyển, các thứ pháp môn đều được hiện tiền”.  Đại sư  Liên  Trì sống 

trong khoảng niên hiệu Vạn Lịch đời Minh, thoạt đầu học Giáo, sau đó tham 

Thiền, căn cơ Nho Gia lẫn Đạo Gia đều thâm hậu, tuổi già chuyên tâm niệm 

Phật,  là  tổ  sư  thứ  tám  của  Tịnh  tông.  Liên  Trì  đại  sư  nói:   “Có  thể  thật  sự 

 niệm Phật, buông thân tâm, thế giới xuống, chính là đại bố thí. Chẳng khởi 

 tham, sân, si nữa chính là đại trì giới. Chẳng kể thị phi nhân ngã, chính là 

 đại nhẫn nhục. Chẳng gián đoạn, chẳng xen tạp chính là đại tinh tấn. Chẳng 

 còn  vọng  tưởng  rong  ruổi  chính  là  đại  thiền  định.  Chẳng  bị  những  ngã  rẽ 

 khác làm lầm lạc chính là đại trí huệ”.   

Luận đến Bố Thí thì Bố Thí rất trọng yếu đối với việc tu hành. Tôi nghĩ 

nhân duyên học Phật của chính mình thật là tốt đẹp, toàn gặp gỡ những bậc 

giỏi giang. Tôi học Phật năm hai mươi sáu tuổi, trước tiên theo học với thầy 

Phương Đông Mỹ, khi đã tiếp xúc với kinh điển bèn bái phỏng Chương Gia 

đại sư để thỉnh giáo. Lần gặp Ngài đầu tiên, tôi chẳng biết lễ mạo ra sao, vừa 

chạm mặt bèn hỏi ngay:  “Đại Thừa Phật pháp rất hay, có phương pháp nào 

 hay  ho  để  tôi  mau  chóng  tấn  nhập  chăng?”   Ngài  nhìn  tôi,  không  nói  một 

câu.  Ngài  nhìn  tôi,  tôi  cũng  nhìn  trả.  Nhìn  tôi  độ  chừng  nửa  tiếng,  Ngài 

buông một chữ:  “Có”.  Nói xong, không nói thêm gì nữa. 

Ước  chừng  năm  phút  sau,  Ngài  lại  nói:   “Thấy  rỗng  toang,  buông 

 xuống”.  Toàn thể thân hình, thái độ của Ngài đang ở trong Định. Tôi lại hỏi: 

 “Bắt  đầu  từ  đâu  để  thực  hiện?”   Lại  đợi  thật  lâu  sau,  Ngài  mới  buông  hai 

chữ   “bố  thí”.   Ngày  đầu  tiên  gặp  mặt,  bấy  nhiêu  thời  gian  chỉ  nói  có  mấy 

câu. Sau cùng từ biệt, Ngài đưa ra tận cửa, Ngài nói:  “Hôm nay tôi nói cho 

 ông sáu chữ, hy vọng ông thực hiện trong sáu năm cho tốt”.  Về sau, thật sự 

tôi làm theo đúng lời Ngài nói. Trong Lục Độ của Bồ Tát, Bố Thí đứng đầu. 

Gì cũng buông xuống hết, Bồ Tát từ sơ phát tâm cho đến khi thành Phật, chỉ 

có mỗi việc “Bố Thí” mà thôi. 

Đại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông Chương lược giảng hết 

(Bửu Quang tự đệ tử Như Hòa dịch xong ngày 07 tháng 08 năm 2004)  

(1)  Lục phàm: chỉ sáu cõi phàm  trong  mười pháp  giới, tức  là địa  ngục,  ngạ 

quỷ, súc sanh, a-tu-la, người, trời. 

(2) Tứ thánh: bốn bậc thánh: Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, và Phật. Hiểu 

theo  nghĩa  hẹp  là  bốn  quả  vị  Thanh  Văn:  Tu  Đà  Hoàn,  Tư  Đà  Hàm,  A  Na 

Hàm và A La Hán. 

(3) Ở đây Hòa Thượng mượn thuật ngữ “truy tầm long mạch” của thuật Địa 

Lý  Phong  Thủy  để  diễn  tả  ý:  nắm  chắc,  truy  tìm  tận  gốc,  biết  rành  rẽ  mọi 

hiện tượng, thấy được bản thể, hiểu thấu mọi hiện tượng lưu xuất từ bản thể. 

(4)  Tứ  Gia  Hạnh:  tức  là  Noãn  pháp,  Đảnh  pháp,  Nhẫn  pháp,  Thế  Đệ  Nhất 

pháp (theo từ điển Phật học của Đoàn Trung Còn). 

(5) Thất tình: bảy thứ tình cảm của con người: Hỷ (mừng), nộ (giận), ai (đau 

buồn),  cụ  (sợ),  ái  (yêu  thích),  ố  (ghét),  dục  (muốn).  Cũng  có  sách  giảng  là 

hỷ,  nộ,  ưu  (lo  lắng),  tư  (nghĩ  ngợi),  bi  (thương  xót),  khủng  (sợ  sệt),  kinh 

(hoảng hốt, sợ hãi). 

(6) Tam Không: Ngã không (còn gọi là Nhân Không), Pháp Không, và Câu 

Không  (ngã  và  pháp  đều  không).  Duy  Thức  học  còn  lập  ra  ba  thứ  không 

khác,  đó  là:  vô  tánh  không,  dị  tánh  không  và  tự  tánh  không.  Luận  Hiển 

Dương  Thánh Giáo  lại đề  xướng ba thứ không khác:  vô  thể không,  viễn  ly 

không và trừ khiển không. Thông thường, khi nói đến tam không, ta thường 

hiểu theo cách định nghĩa đầu tiên. 

(7) Tam luân không tịch (còn gọi là tam luân thể không), tức là “thí không” 

(người thí thấy thân mình vốn là không, đã biết là vô ngã nên không có tâm 

mong  cầu  phước  báo),  “thọ  không”  (không  thấy  có  người  nhận  của  bố  thí, 

nên  không  khởi  tâm  kiêu  mạn),  và  “thí  vật  không”  (thể  nhận  bản  chất  các 

pháp là không, nên vật được dùng để bố thí cũng là không, không khởi tâm 

tham). Bố thí tam luân không tịch chính là nội dung của Bố Thí Ba-la-mật. 

(8) Tướng Phần: thuật ngữ Duy Thức học chỉ ảnh tượng do các sự vật hữu vi 

và vô vi từ thế giới bên ngoài ảnh hiện vào tâm. 

(9)  Hưng cừ: Có  người cho  hưng cừ chính là củ  nén bên ta, củ  nhỏ có  mùi 

hăng  như tỏi,  nhưng có sách  lại bảo  hưng  cừ không phải  là  nén. Ngài  Tịnh 

Không lại ghi chú là hành tây. 

(10) Chức  vụ  Hồng Y Giáo Chủ (cardinal) bên Công Giáo, Tàu  gọi  là Chủ 

Giáo. 

HẾT 



Document Outline


	Lời Giới Thiệu

	I. Giải thích đề mục kinh

	1. Đại

	2. Phật Đảnh

	3. Như Lai Mật Nhân

	4. Tu Chứng Liễu Nghĩa

	5. Chư Bồ Tát Vạn Hạnh

	6. Thủ Lăng Nghiêm

	7. Kinh (lược đi không giảng)





	II. Giải thích đề mục chương Viên Thông

	Đại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông Chương





	III. Giải Thích Kinh Văn






cover_image.jpg
Dai-The-Chi-
Niem-Phat-Vien-
Thong-Chuong-
Luoc-Giang-HT-





index-1_1.jpg





